
SECTIO I

A N N A L E S
U N I V E R S I T A T I S  M A R I A E  C U R I E - S K Ł O D O W S K A

L U B L I N  –  P O L O N I A

VOL. XLI, 1 2016

RAÚL FORNET-BETANCOURT
Rheinisch-Westfälische Technische Hochschule Aachen

La función cultural de la ilosofía en tiempos de crisis
The Role of Philosophy in the Times of Crisis

NOTA PREVIA

Tal como anuncia el título de este trabajo su tema es “La función cultural de 
la ilosofía en tiempos de crisis”. Pero antes de comenzar propiamente con el trata-
miento del tema quiero explicitar, aunque sea brevemente, algunas ideas o convic-
ciones que están presupuestas en las relexiones que les expondré a continuación.

Y es que, a mi modo de ver, es un deber de honestidad intelectual comenzar 
con esta aclaración previa. Por muy objetivo y “cientíico” que pretenda ser, todo 
ponente o autor habla o escribe desde presupuestos que condicionan lo que dice 
o escribe y la manera de fundamentarlo. Son presupuestos que muchas veces se 
asumen sin clara conciencia explícita de los mismos, ya que tienen que ver con la 
biografía o el curriculum académico de la persona, esto es, con su vida personal, 
con los estudios cursados, con las inluencias recibidas, con la especialización que 
ha preferido, con sus opciones teóricas y políticas, etc. Pero esos presupuestos 
son también en la mayoría de los casos los que explican las verdaderas razones de 
las razones que busca y ofrece un autor para las posiciones que propone. En este 
sentido me permito apuntar brevemente los cuatro supuestos que considero fun-
damentales en las relexiones que luego siguen. Este apunte previo será al mismo 
tiempo una explicación del título de la ponencia y con ello también una primera 
entrada al tema de la misma.

En primer lugar está el supuesto que implica la percepción de nuestra época 
cuando me reiero a ella como “tiempos de crisis” para caracterizar así el marco 
histórico contextual sobre cuyo trasfondo desarrollaré mis relexiones acerca de la 
tarea cultural que debe asumir la ilosofía en nuestra actualidad.

10.17951/i.2016.41.1.55

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 10:26:05

UM
CS



Raúl Fornet-Betancourt56

Expresada de este modo general esta apreciación de la época parece repetir 
un lugar común que no necesita ninguna explicación adicional, ya que precisa-
mente hoy es opinión bastante común pensar que vivimos tiempos de crisis, tiem-
pos de cambios o, como preieren decir otros analistas para subrayar la novedad 
de nuestra situación, que vivimos un cambio de tiempo; que estamos pasando 
a otra época y que este pasaje conlleva profundas transformaciones estructurales 
así como una radical privatización de la concepción de la vida y una sustitución 
de los horizontes de las expectativas que se ofrecen al hombre.

Mas por esta misma impresión que se tiene espontáneamente cuando se re-
curre, por decirlo así, a la “etiqueta” de “tiempos de crisis” para caracterizar los 
tiempos que vivimos, quiero precisar que, cuando hablo de “tiempos de crisis” no 
me reiero sólo a esos fenómenos tan conocidos ni a la crisis de valores, de refe-
rencias identitarias, de modelo de civilización, etc., que van implícitos en dicho 
proceso de un cambio de tiempo. Pues, sin pretender restar importancia a todas 
esas caras en que se releja la crisis de nuestra época, mi percepción quiere ante 
todo subrayar la visión de una época profundamente desgarrada entre la todavía 
latente memoria del tipo humano que se le ha trasmitido y el tipo humano fun-
cional-real que ha producido, produce y reproduce el maquinismo industrial que 
marca el centro de actividad de nuestra época1.

“Tiempos de crisis” son, pues, en mi percepción, tiempos en los que el ser 
humano experimenta que el mundo industrioso de sus obras y conductas se le-
vanta contra su memoria como un argumento fáctico de refutación de su huma-
nidad. Reconozco que esta experiencia se hace frecuentemente mediante formas 
indirectas que no siempre sabemos descifrar o interpretar en su verdadero sentido 
real como son, por ejemplo, la desconianza, la indiferencia, la concurrencia o la 
violencia abierta. Pero lo decisivo es que esas formas que marcan la convivencia 
en las sociedades actuales, trasmiten al hombre de hoy el sentimiento de que su 
mundo de vida y su propia forma de vivir contradicen la herencia de una memoria 
humana que lo llama a ser cada vez más noblemente humano para que todo hom-
bre pueda sentirse digno en cada hombre.

Así, en su dimensión más profunda, la crisis de nuestro tiempo es relejo de 
ese sentir que en una sociedad donde el temor, la violencia y la muerte convier-
ten la convivencia humana en una trampa mortal para la humanidad del hombre, 
estamos negando nuestra propia herencia de humanidad. En este nivel la crisis de 
la época radica, dicho en breve, en el sentimiento generalizado de desgarramiento 

1 En este sentido me siento deudor también de la gran tradición de crítica cultural que ha 
desarrollado la ilosofía europea, sobre todo en los últimos dos siglos, es decir, desde la crítica de 
ilósofos “románticos” como Johann G. Herder hasta la de orientación marxista de pensadores como 
Erich Fromm, Theodor W. Adorno o Karel Kosík, pasando por la fenomenológica y/o existencial de 
ilósofos como Edmund Husserl, Martin Heidegger, Karl Jaspers, Albert Camus, Jean-Paul Sartre, 
Gabriel Marcel, o la personalista de Emmanuel Mounier o de Josef Tischner.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 10:26:05

UM
CS



La función cultural de la ilosofía en tiempos de crisis 57

antropológico que acompaña al proceso hegemónico del tipo de hombre que se 
deshereda él mismo de su memoria humana. Por eso, cuando vuelva sobre este 
punto más adelante, me referiré sólo indirectamente a los otros aspectos mencio-
nados de la crisis actual para concentraré en esta dimensión que, para mi, es la 
fundamental y que explica el verdadero trasfondo de la situación en que estamos. 
Paso, por tanto, a otro supuesto.

En segundo lugar supongo, evidentemente, una concepción de la ilosofía. Parto, 
en efecto, de la idea o del convencimiento de que la ilosofía es una actividad prácti-
cointelectual – no “cientíica” – cuyo nervio central es el compromiso con la verdad, 
pero no con la verdad de un supuesto conocimiento objetivo y neutral sino con la 
verdad que se hace verdadera por su intrínseca vinculación con la justicia y el amor2.

Así entendida la ilosofía no tiene su in en sí misma; no busca, para decirlo 
en la terminología del sistema educativo hegemónico, su excelencia académica 
como disciplina sino que – y en esto sigo el pensamiento de José Martí – se entien-
de y deine como un acto de servicio a la vida de la comunidad humana3. Es decir 
que se da por in el servir a la mejoría de la convivencia humana.

De donde se sigue, como tercer supuesto, que cuando hablo de “función cul-
tural de la ilosofía en tiempos de crisis” me reiero concretamente a uno de los 
servicios que puede prestar hoy la ilosofía a la humanidad, como explicaré a con-
tinuación en el punto primero de mis relexiones.

Y menciono por último el cuarto supuesto que, a mi modo de ver, da su sen-
tido último a lo explicitado en los tres anteriores.

Se trata de la concepción de ser humano y de sociedad que me orienta en estas 
relexiones sobre la función cultural de la ilosofía en tiempos de crisis. Comparto 
con José Martí, su fe en el ser humano (“Tengo fe en el mejoramiento humano”4 
confesaba el pensador cubano), porque considero, como él, que el hombre es un 
ser espiritual y moralmente perfectible; y que, por tanto, su humanidad, a pesar 
de todas la ambivalencias de su contingencia, es el primer bien	común que debe 
difundir para cultivar de este modo una sociedad solidaria en la que se maniieste 
justamente que ser hombre es más que ser un instrumento de violencia, una má-
quina de maltrato, en una sociedad que se proyecta como un macabro escenario 
para desahogar fuerzas y odios.

Paso ahora al tratamiento del tema de mi trabajo. Lo haré en dos momentos 
complementarios que son los siguientes:

1. La función cultural de la ilosofía en tiempos de crisis: su deinición 
y condiciones.

2 Cf. E. Levinas, Philosophie,	justice	et	amour, “Concordia. Revista Internacional de Filoso-
fía” 1983, núm. 3, p. 59–73.

3 Cf. J. Martí, Nuestra	América, [en:] Obras	Completas, tomo 6, La Habana 1975, p. 22.
4 Cf. idem, Ismaelillo, [en:] Obras	Completas, tomo 16, La Habana 1975, p. 17.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 10:26:05

UM
CS



Raúl Fornet-Betancourt58

2. La función cultural de la ilosofía en tiempos de crisis: algunas tareas concre-
tas relacionadas especialmente con el trasfondo antropológico de la crisis.

LA FUNCIÓN CULTURAL DE LA FILOSOFÍA EN TIEMPOS DE CRISIS: 
SU DEFINICIÓN Y CONDICIONES

Para deinir más precisamente la función cultural de la ilosofía en nuestra ac-
tualidad así como para explicar las condiciones que la hacen posible tomaré ahora 
como hilo conductor la idea que he adelantado antes de pasada al decir que, como 
consecuencia de la concepción de la ilosofía que he propuesto, entiendo la función 
cultural de la ilosofía en el sentido de un acto de servicio a la comunidad cuya 
expresión concreta debe ser hoy el esfuerzo por contribuir al mejoramiento de la 
convivencia humana. Tratemos, pues, de ver las implicaciones de esta idea rectora.

En primer lugar quiere decir que la ilosofía mira críticamente el estado actual 
de la convivencia humana. Si digo que la ilosofía entiende que su tarea en este 
campo es la de contribuir al mejoramiento de la convivencia humana en el mundo 
de hoy, es, evidentemente, porque pienso que a su juicio el estado actual de las so-
ciedades en que hoy vivimos no puede ser considerado como un estado en el que 
la convivencia humana se fomente en su calidad de buena convivencia. Su juicio 
es, pues, un juicio crítico; un juicio que expresa el descontento con las formas 
sociales dominantes que marcan las pautas generales de la convivencia humana 
en las sociedades actuales y que hacen de éstas lugares en los que pierde la protec-
ción de la vecindad, se deteriora la conianza en el otro, se pierde la conciencia del 
valor de la vida y se convierten, en suma, en lugares que generan terror y muerte.

Este juicio sobre las sociedades en que vivimos indica, por tanto, que la fun-
ción cultural de la ilosofía en el marco de nuestros tiempos de crisis debe ser 
deinida como crítica. La crítica del estado de cosas dado es, indudablemente, un 
momento de su función hoy, como veremos más adelante cuando pase a la pre-
sentación de algunos de los campos de su tarea. Mas la idea rectora en la que me 
oriento considera esta dimensión crítica como una consecuencia que resulta del 
horizonte de comprensión desde el que la ilosofía enjuicia el curso real dominan-
te de las sociedades actuales.

Por eso, en segundo lugar, la idea de que la ilosofía tiene como tarea suya 
el contribuir al mejoramiento de la convivencia humana implica que la ilosofía 
dispone de elementos de juicio que la capacitan para proponer caminos de mejo-
ramiento de las relaciones de convivencia humana. En el fondo su crítica es así 
expresión de que dispone de una propuesta ética para mejorar o salvar la realidad 
que es el hombre y sus circunstancias, como diría José Ortega y Gasset5.

5 Cf. J. Ortega y Gasset, Meditaciones	del	Quijote, [en:] Obras	Completas, tomo 1, Madrid 
1983, p. 322.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 10:26:05

UM
CS



La función cultural de la ilosofía en tiempos de crisis 59

La función cultural de la ilosofía es, pues, una función propositiva. O sea que 
es critica, pero no por criticar simplemente sino porque tiene una propuesta cons-
tructiva que nace de su saber sabio, entendiendo por ello aquel saber que guarda 
y cultiva (como primordial forma de inteligencia de lo humano) esa sabiduría de 
aspiración a la vida que trasmiten los gritos y clamores de los “pueblos cruciica-
dos” (Ignacio Ellacuría)6 en su lucha por una vida digna y libre de dominación. En 
el núcleo de este saber sabio de la ilosofía está la experiencia dolorosa de que sin 
convivencia (buena) no hay vida propiamente dicha. En toda sociedad en la que 
falla la convivencia, falla la vida. De modo que toda deiciencia en el orden de la 
convivencia, signiica siempre en el fondo falta de vida, disminución y mutilación 
de la vida, en la del otro y en la propia.

Siguiendo la “metáfora” de Ignacio Ellacuría, se puede decir que en todo acto 
de maldad en la convivencia se cruciica la vida. Así, desde este núcleo de sabi-
duría, entiende la ilosofía su función cultural como articulación de un propuesta 
de transformación radical de nuestras formas de convivencia para que la cultura 
pueda ser lo que debe ser, a saber, un proceso de protección de la vida y de su sen-
tido. Contribuir al mejoramiento de la convivencia humana es, en otros términos, 
trabajar a favor de la propuesta de sociedades que se deinan no por los intereses 
destructivos de los poderosos sino por las necesidades del cuidado de la vida en 
una convivencia que encarne la martiana “fórmula del amor triunfante “con todos 
y por el bien de todos”7.

Pero esta función cultural que le atribuimos a la ilosofía por su memoria de 
saber sabio (sobre esto vuelvo más abajo) contiene todavía una tercera dimensión 
que consiste en lo que quiero llamar aquí la tarea de animación	o	motivación. En 
tiempos de crisis la ilosofía debe, sin duda alguna, criticar y proponer. Pero debe 
también animar y motivar a la acción en favor del mejoramiento de la convivencia 
humana, teniendo siempre presente, como quiero subrayar ahora, que mejorar la 
convivencia es inseparable del mejoramiento de las formas personales de vida.

Y en este sentido la ilosofía tiene que articularse con prácticas de educación 
que pongan en su centro la capacitación de las personas para el entusiasmo de 
encarnar formas de vida que sean obradoras de humanidad como bien común. 
Es más, como reclamaba con decir profético el maestro mexicano Antonio Caso 
al intuir con clarividencia el culto a lo instrumental que se avecindaba con el 
predominio de la lógica industrial y del desprecio de la persona en la formación 
cientíica dominante, la ilosofía tiene que descubrir que la educación es un “arte” 
que le compete por esencia. “La educación, decía el maestro Antonio Caso, es arte 

6 Cf. I. Ellacuría, El	pueblo	cruciicado.	Ensayo	de	soteriología	histórica, [en:] Escritos	teo-
lógicos, tomo II, San Salvador 2000, p. 137 y sgs.

7 J. Martí, Con	todos	y	para	el	bien	de	todos, [en:] Obras	Completas, tomo 4, La Habana 
1975, p. 279.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 10:26:05

UM
CS



Raúl Fornet-Betancourt60

de ilósofos”8. Y este arte es esencialmente el arte de animar y motivar para que 
cada ser humano se “aine” a su humanidad, es decir, “saque” de sí en cada acción 
la humanidad que lo digniica como tal, alimente la conciencia amorosa de la par-
ticipación en la vida y encarne una forma de vida que profese la convivialidad de 
la vida digna y buena.

Deino, pues, la función cultural de la ilosofía en nuestros tiempos de crisis 
como una tarea que comprende esas tres dimensiones complementarias de la crí-
tica, la propuesta y la animación o motivación.

Diré ahora una palabra sobre el otro aspecto de este apartado: las condiciones 
que, en mi opinión, hacen posible que la ilosofía pueda realmente asumir y cum-
plir esta tarea.

Como se puede ver ya por lo dicho anteriormente la condición fundamental para 
ello es que la ilosofía no se convierta en cómplice de la lógica de la cultura o civiliza-
ción hegemónica, vale decir, que no se resigne a ser una simple pieza más dentro del 
engranaje de instrucción del sistema imperante y que, por tanto, no se limite a cumplir 
la función que se le asigne en los planes de estudios, aceptando por ejemplo ser un 
campo o sector más donde se prepara al hombre de hoy para someterse a las reglas de 
juego vigente e interiorizar las expectativas de la sociedad industrial y competitiva. 
Dicho de otra manera: se trata de que la ilosofía se distancie de esa lógica de la cons-
telación epistemológica hegemónica y conigure su presente y presencia en la cultura 
dominante actual desde su saber (memoria) del bien de humanidad.

Lo cual quiere decir, volviendo a la idea de la memoria del saber sabio	antes 
mencionada, que la condición de la posibilidad para que la ilosofía se haga cargo 
de la “función cultural” que le atribuyo, no es otra, en última instancia, que la de 
ser testimonio de la memoria de sabiduría que guarda su historia como un llamado 
a la idelidad con el bien de lo humano. Siendo iel a la idelidad que le pide su 
memoria de saber sabio, entra pues la ilosofía en conlicto con una cultura o civi-
lización que expande no solamente el mal	común o el malestar de lo humano sino 
que induce incluso a los humanos a mal-ser, esto es a ser malos9.

8 A. Caso, La	ilosofía	de	la	educación, [en:] Antología, México 1978, p. 159.
9 Véase por ejemplo esta airmación de Ignacio Ellacuría: “Llegamos así a un tercer sentido 

en que aparece el carácter estructural a dinámico de eso que se llama con propiedad mal común: 
mal común será aquel mal estructural y dinámico que, por su propio dinamismo estructural, tiene la 
capacidad de hacer malos a la mayor parte de los que constituyen una unidad social”. En I. Ellacuría, 
El	mal	común	y	los	derechos	humanos, [en:] Escritos	ilosóicos, tomo III, San Salvador 2001, p. 448. 
Y en otro texto ratiica: “Pecado del mundo también porque hace que los hombres seamos cada vez 
más insolidarios, por creer más en ídolos de este mundo que en el Dios revelado de Jesús”. En idem, 
El	reino	de	Dios	y	el	paro	en	el	tercer	mundo, [en:] Escritos	teológicos, tomo II, San Salvador 2000, 
p. 299. Y ver también su importante texto: idem, Utopía	y	profetismo	desde	América	Latina.	Un	ensayo	
concreto	de	soteriología	desde	América	Latina, [en:] Escritos	teológicos, tomo II, San Salvador 2000, 
p. 233–293. Ver además mi comentario en el estudio: R. Fornet-Betancourt, “El	mal	común”,	o	de	un	
posible	nombre	para	nuestra	época, “Diálogo Filosóico” 2011, núm. 81, p. 405–420.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 10:26:05

UM
CS



La función cultural de la ilosofía en tiempos de crisis 61

En resumen se puede decir que las condiciones que hacen posible esta “función 
cultural” vienen de que la ilosofía, renunciando a la acomodación en el sistema de 
los saberes de la civilización hegemónica, tome conciencia de que su memoria la 
obliga a dar testimonio de una sabiduría cuyo núcleo consiste en la reivindicación 
del bien para la humanidad. Por eso su “función cultural” es, por decirlo así, una pre-
sencia contracorriente. Pero pasemos al segundo punto en el que debemos precisar 
los rasgos de esta tarea en nuestros tiempos de crisis.

LA FUNCIÓN CULTURAL DE LA FILOSOFÍA EN TIEMPOS DE CRISIS: 
ALGUNAS TAREAS CONCRETAS RELACIONADAS ESPECIALMENTE 

CON EL TRASFONDO ANTROPOLÓGICO DE LA CRISIS

En la nota introductoria he observado que la crisis de nuestra época se nos 
presenta con muchas caras que relejan que sus consecuencias en los más diferen-
tes ámbitos de nuestras sociedades y que muestran con ello su complejidad. Pero 
he destacado al mismo tiempo que, a mi modo de ver, en esa indudable comple-
jidad y diversidad hay una experiencia fundamental de raíz antropológica que 
debe ser considerada como el fondo común al que pueden referirse las otras ma-
nifestaciones de la misma. Y por ello decía que me concentraría en la explicación 
de la tarea que puede asumir la ilosofía en su función cultural frente al desafío 
de esa experiencia fundamental que, insistiendo en ella, resumiría como crisis de 
nuestra memoria de humanidad ante el emerger de un tipo humano que, porque se 
desentiende de su herencia de humanidad como un estorbo, siente cada vez menos 
la fuerza normativa de ésta para la orientación de su vida y convivencia social.

¿Qué puede o debe hacer la ilosofía ante esta situación?
Trataré ahora de responder a esta pregunta indicando algunas de las tareas 

que debe asumir la ilosofía para cumplir con la función cultural que le asignamos 
en estos tiempos de crisis. Y aclaro que no se trata de presentar un programa com-
pleto de actividad ilosóica sino simplemente de ilustrar nuestra comprensión de 
la función que, tanto por responsabilidad histórica como por idelidad a la memo-
ria de su saber sabio, debe cumplir la ilosofía señalando, como dice el apartado, 
algunas tareas concretas.

En este sentido subrayo en primer lugar la responsabilidad de la ilosofía en re-
cordar que si el hombre aparece hoy como una agente funcional que refuta con sus as-
piraciones, acciones y productos la humanidad de su ser, es porque convive y vive des-
de el horizonte programado por una civilización que le promete una vida espectacular, 
asegurada por un monumental progreso económico y técnico, y marcada además por 
el sello impersonal de toda vida que se desvive por ajustarse a los proyectos del siste-
ma que prometen precisamente el cumplimiento de las expectativas suscitadas.

Recordar que vivimos en este proceso de capitalización	de la vida humana, 
que en lenguaje marxista se puede describir como vida alienada o que con Sartre 

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 10:26:05

UM
CS



Raúl Fornet-Betancourt62

podemos nombrar también como la vida del hombre que se proyecta desde la 
interiorización de las exigencias de lo “práctico inerte”, esto es, como vida del 
hombre que se hace un producto de sus productos, este recuerdo implica para 
la función cultural de la ilosofía hoy, en segundo lugar, la responsabilidad de 
insistir, desde su memoria de saber sabio, en que ese bien de humanidad que es la 
vida humana (y que, como he dicho, representa el bien	común fundamental que 
debemos difundir tanto personal como socialmente) es un bien que se nos da en la 
original e insuperable contingencia de cuerpos frágiles. Recordar, pues, que en su 
elemental experiencia la vida humana es un don que, si acaso y ello en el mejor de 
los casos, esto es, bajo condiciones de buena salud y de solvencia social, sólo so-
porta violencia en ese breve intervalo que llamamos en nuestro sistema “edad de 
vida profesional” o “vida activa” en la producción, pero en ningún caso al inicio 
cuando se encarna en la indefensa condición de un recién nacido, como tampoco 
bajo condiciones de precaria salud o hacia el inal de su ciclo vital cuando convive 
en la desamparada debilidad de la senectud.

Pero ¿qué signiica, hablando propiamente, decir que es tarea de la ilosofía 
recordar	este hecho tan elemental y tan poco espectacular?

Signiica, por una parte, y visto desde el aspecto crítico que implica, que la 
ilosofía quiere contribuir a que despertemos del sueño que somos para que cai-
gamos en la cuenta de que somos víctimas de un espejismo, de que nos movemos 
en la ilusión engañosa de que nuestra maquinaria industrial y tecnológica puede 
neutralizar la contingencia de la vida o darle un fundamento sólido para que su 
fragilidad adquiera al menos la resistencia que necesita en una sociedad donde la 
competitividad es símbolo de vitalidad. Signiica, pues, la crítica de una sociedad 
que se identiica con el proyecto de una civilización que difunde la ideología de 
que preparando al hombre para la competencia en el mercado de trabajo y per-
feccionando el engranaje estructural de su dinámica empresarial la vida humana 
adquiere una seguridad parecida a la de los grandes ediicios de sus ciudades. Sig-
niica, dicho todavía de otra forma, crítica del intento de responder a la fragilidad 
de la vida desde y con una mentalidad técnica que supone que todo se reduce a una 
cuestión de cimentación.

Por tanto, insistiendo todavía en este momento de crítica social y política, el re-
cuerdo del hecho elemental de la fragilidad de la vida, signiica asimismo, que la 
ilosofía siente como parte de su función cultural en nuestros tiempos de crisis la res-
ponsabilidad de desenmascarar los sustitutos que ofrece la cultura hegemónica y de 
criticar, en consecuencia, las falsas promesas que difunde el mundo artiicial de nues-
tro días con su espectacular y, se debe reconocer, exitosa maquinaria de substitución.

Con esta crítica, se permitirá que lo recuerde, hace frente la ilosofía a la 
antes mencionada sustitución de los horizontes de lo que cabe esperar hoy de la 
vida humana. Cuatro momentos me parecen fundamentales en esta crítica y los 
menciono brevemente.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 10:26:05

UM
CS



La función cultural de la ilosofía en tiempos de crisis 63

Primero, la denuncia de la sustitución del horizonte de sentido por la imagen 
publicitaria de un mundo de gente exitosa; o sea, crítica de la sustitución de la 
búsqueda de sentido por el afán y desasosiego por tener éxito y ser reconocido 
como competitivo.

Segundo, y vinculado con lo anterior, crítica de la sustitución del horizonte de la 
felicidad humana como experiencia de paz consigo mismo y con el otro en la realiza-
ción personal por un programa de apariencias de felicidad que induce a contentarse 
con las expectativas que ofrece la industria del entretenimiento y de la diversión.

Tercero, crítica de la sustitución del horizonte de identidad de una vida hu-
mana con raíces personales y culturales por la promesa de identidades meramente 
funcionales, cimentadas en las estructuras del sistema, y con ello sometidas a sus 
exigencias.

Y cuarto, crítica de la sustitución del horizonte antropológico de un original 
“nosotros” como expresión de la conciencia y airmación de la unidad del género 
humano por un horizonte político de “contratos o pactos sociales” entre indivi-
duos en conlicto por el reconocimiento de sus intereses particulares.

Mas, por otra parte, visto ahora desde las dimensiones de la proposición y de 
la motivación en la tarea cultural de la ilosofía, el recordar la elemental contin-
gencia de la vida humana signiica invitar a un cambio de paradigma en el trato 
con la vida, es decir, en nuestra forma de convivir, haciéndonos cargo de que 
somos efectivamente beneiciados con el don o el bien de la vida. Pero tomando 
conciencia al mismo tiempo de que si ese bien nos beneicia es justamente porque 
se nos da como un don frágil que reclama el mutuo cuidado y que hace así emer-
ger en la realidad que somos la calidad de la ternura como la forma humana de 
responder a la contingencia de la vida.

Con este cambio de paradigma se sugiere, pues, un cambio de perspectiva so-
bre lo que somos y sobre nuestro modo de convivir lo que somos, al proponer ver 
la fragilidad de la vida, tanto en mí como en el otro, no como una deiciencia que 
debe ser subsanada o superada sino como un indicador fenomenológico de que la 
condición humana misma, contiene el imperativo de prohibición de la violencia 
o de cualquier otra forma de maltrato de la vida.

En esta línea destaco, en tercer lugar, que es tarea de la ilosofía hoy contra-
rrestar la cultura del maltrato de las personas y de las cosas, contradecir la cultura 
del endurecimiento de las formas de convivencia y de la consiguiente propagación 
de la indiferencia o resignación frente al dolor y al luto por tantas muertes en 
nuestras sociedades, promoviendo una revolución en la sensibilidad humana para 
que, como dijo José Martí, cada hombre sea capaz de sentir en su propia mejilla 
“el golpe que reciba cualquier mejilla de hombre”10. Se trata, en otras palabras, de 

10 J. Martí, Con	todos	y	para	el	bien	de	todos, p. 270. Ver también: L. Giorgis, José	Martí.	El	
humanismo	como	ilosofía	de	la	dignidad	humana, Mendoza 2006.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 10:26:05

UM
CS



Raúl Fornet-Betancourt64

sensibilizar la sensibilidad para que, desnudada de las corazas de una civilización 
brutal, el hombre de hoy viva desde la experiencia de la vulnerabilidad de la vida 
como llamado al imperativo del cuidado y la ternura y para que de este modo, en 
lugar de sacriicar su vida y la del otro en aras de las promesas de una civilización 
que rinde culto a los ídolos de su supuesto progreso, promueva una cultura del 
auxilio recíproco que favorezca la vida.

La fragilidad de la vida humana, vivida de esa manera, es motor del ennoble-
cimiento de todas las condiciones y relaciones de la vida.

Y por último destaco, en cuarto lugar, que esta tarea de revolucionar la sen-
sibilidad del hombre funcional de hoy, que en el fondo no signiica otra cosa que 
revivir su capacidad de ser impresionado y conmovido, se prolonga en una doble 
labor que es a la vez crítica y propositiva.

Pues, por una parte, se sigue de ella la crítica de la falta de medida o sensibili-
dad humana en el proyecto de la civilización actualmente hegemónica; y, por otra, 
se articula en la propuesta de revertir el curso que imprime dicha civilización a la 
historia, apostando, como se daba a entender ya en el punto anterior, por la prácti-
ca de formas de vida ajustadas a la initud humana y a su necesidad de cuidado, es 
decir, fomentando una cultura de la initud y/o una ética del cuidado de sí.

Como las expresiones que acabo de emplear de “cultura de la initud” y de 
“ética del cuidado de sí” son expresiones que, como habrá notado ya el público 
avisado, remiten a Jean-Paul Sartre11 y Michel Foucault12 respectivamente, se me 
permitirá intercalar aquí esta observación.

Soy consciente de que las propuestas de ambos pensadores están enmarcadas 
en planteamientos que a mi juicio pagan tributo todavía a una visión eurocéntrica 
del ser humano y del mundo. Con todo considero que pueden ser fuente de ins-
piración y motivación para un cambio radical, sobre todo cuando se las comple-
menta con visiones que se articulan desde la experiencia de América Latina y que 
apuntan en la dirección de giro similar en su radicalidad. Me reiero, por ejemplo, 
a la alternativa de una “civilización de la pobreza”, propuesta por Ignacio Ellacu-
ría13, o a las concepciones del y para el Buen Vivir y Buen Convivir desarrolladas 
en las culturas de muchos pueblos indígenas del continente14.

11 Cf. J.-P. Sartre, Cahiers	pour	une	morale, Paris 1983. Ver también mis trabajos: R. Fornet-
Betancourt, Sartre	o	 las	diicultades	de	 escribir	una	moral, [en:] Introducción	a	Sartre, México 
1989, p. 65–110; idem, Sartre	Ethischer	Entwurf:	 eine	 noch	mögliche	Perspektive	 zur	 humanen	
Transformation	unserer	Gegenwart?, [en:] Jean-Paul	Sartre	zum	100.	Geburtstag, ed. R. Fornet-
Betancourt, Aachen 2005, p. 55–73.

12 De Michel Foucault ver, entre otros conocidos títulos: Le	 souci	 de	 soi, Paris 1984 y la 
entrevista L’éthique	du	souci	de	soi	comme	pratique	de	liberté.	Entretien, “Concordia. Revista In-
ternacional de Filosofía” 1984, núm. 6, p. 99–116; en la que resume su propuesta.

13 Cf. I. Ellacuría, Utopía	y	profetismo	desde	América	Latina…
14 De la amplia bibliografía sobre ello citamos: A. Acosta, El	Buen	Vivir	en	el	camino	del	post-

desarrollo, Quito 2010; A. Acosta, E. Martínez, El	Buen	Vivir.	Una	vía	para	el	desarrollo, Quito 

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 10:26:05

UM
CS



La función cultural de la ilosofía en tiempos de crisis 65

Pienso, pues, que, a la luz de ese otro horizonte más amplio que esbozan las 
alternativas de una “civilización de la pobreza” y del “Buen Vivir”, se comprende, 
por una parte, que “cultura de la initud” no signiica un simple reajuste o reorde-
namiento de las condiciones y posibilidades que conforman hoy el status	quo exis-
tente o una mejor repartición de lo que hay y ni siquiera un tomar conciencia de la 
urgencia de limitar nuestras necesidades, sino que indica un proceso mucho más 
radical en cuanto que remite a una nueva fundación de la vida como convivencia 
que cuida el frágil bien que es la existencia humana y su mundo de relaciones, 
incluidas naturalmente las con el cosmos.

Y se comprende también, por otra parte, que, en tanto que momento de esa 
“cultura de la initud”, la ética del “souci de soi” de Michel Foucault puede ser 
complementada a su vez de modo que, superando el horizonte de un ejercicio 
de autodominio de libertad individual, se entienda como una práctica comunitaria 
de convivial cuidado del “nosotros”.

Pues ambas alternativas latinoamericanas, a pesar de sus evidentes diferen-
cias, apuntan a una misma meta: un vuelvo de la civilización dominante.

Pero creo que puedo detener aquí esta observación así como el recuento de 
algunos campos posibles de la función cultural que debe asumir la ilosofía en 
nuestra época. Pues más importante que enumerar todos esos campos de trabajo 
posibles y de saber un nombre exacto para deinirlos es saber que se trata de que la 
ilosofía contribuya a la revolución de nuestra sensibilidad y con ello a la creación 
de una cultura humana en la que todo hombre pueda decir, incluso en condiciones 
donde a la luz de la lógica de la capitalización del “capital humano” su vida fraca-
sa, que su vida tiene sentido.

OBSERVACIÓN FINAL

Es posible que las relexiones que he presentado les resulten a algunos “ilóso-
fos de oicio” poco ilosóicas, y que echen de menos en mi trabajo análisis lógicos 
más fríos u objetivos así como un mayor recurso a textos reconocidos que relejen 
la erudición que se espera de un ilósofo competente. Por se permitirá que en esta 

2009; D. Cortez, Genealogía	del	“buen	vivir”	en	la	nueva	constitución	ecuatoriana, [en:] Gutes	
Leben	als	humanisiertes	Leben.	Vorstellungen	vom	guten	Leben	in	den	Kulturen	und	ihre	Bedeutung	
für	Politik	und	Gesellschaft	heute, ed. R. Fornet-Betancourt, Aachen 2010, p. 227–248; G. Esteva, 
Más	allá	del	desarrollo:	la	vida	buena, “América Latina en Movimiento” 2009, núm. 445, p. 1–5; 
E. Gudynas, Buen	vivir:	sobre	secuestros,	domestiicaciones,	rescates	y	alternativas, [en:] Bifurca-
ciones	del	Buen	Vivir	y	el	Sumak	Kawsay, ed. A. Oviedo, Quito 2014, p. 23–45; F. Houtart, El	con-
cepto	de	SUMAK	KAWSAI	(Buen	Vivir)	y	su	correspondencia	con	el	bien	común	de	la	humanidad, 
“Concordia. Revista Internacional de Filosofía” 2012, núm. 61, p. 35–58; idem. El	bien	común	de	
la	humanidad, Quito 2013. Y para un análisis detallado del debate actual sobre el buen vivir con 
consideración de la bibliografía fundamental sobre el mismo ver: P. Mella, Ética	del	postdesarrollo, 
Santo Domingo 2015.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 10:26:05

UM
CS



Raúl Fornet-Betancourt66

breve nota con la que termino, recuerde simplemente que ilosofar poco tiene que 
ver con alardes de erudición, pues la ilosofía es búsqueda de una verdad encarnada 
que nos conmueve en nuestra existencia. En ella habla el ser humano justo de lo que 
le “va”, de lo que le “importa” a él y a las relaciones en las que es, es decir, no habla 
de sí como si hablase de un fantasma que lota solitario en un mundo imaginario 
sino como una persona que convive día a día, que debe salvar el cada día de la vida 
o la vida en su cada día, y vivir conviviendo el sentido de los días.

En deinitiva la ilosofía debe ayudarnos a decidir diariamente esta pregunta 
del cotidiano: ¿Será nuestra convivencia la tumba de la vida y pasearemos por 
nuestras ciudades con la piel encogida ante el espectáculo triste que ofrecen vidas 
que se arruinan por su individualismo e indiferencia, o será, por el contrario, el 
vivero de la vida?

Repito: no erudición sino saber	sabio para la vida de todos los días debe ser 
la ilosofía. En ese espíritu ha sido concebidas estas relexiones.

REFERENCIAS

Acosta A., El	Buen	Vivir	en	el	camino	del	post-desarrollo, Quito 2010.
Acosta A., Martínez E., El	Buen	Vivir.	Una	vía	para	el	desarrollo, Quito 2009.
Caso A., La	ilosofía	de	la	educación, [en:] Antología, México 1978.
Cortez D., Genealogía	del	“buen	vivir”	en	la	nueva	constitución	ecuatoriana, [en:] Gutes	Leben	als	

humanisiertes	Leben.	Vorstellungen	vom	guten	Leben	in	den	Kulturen	und	ihre	Bedeutung	für	
Politik	und	Gesellschaft	heute, ed. R. Fornet-Betancourt, Aachen 2010.

Ellacuría I., El	mal	común	y	los	derechos	humanos, [en:] Escritos	ilosóicos, tomo III, San Salvador 
2001.

Ellacuría I., El	pueblo	cruciicado.	Ensayo	de	soteriología	histórica, [en:] Escritos	teológicos, tomo 
II, San Salvador 2000.

Ellacuría I., El	reino	de	Dios	y	el	paro	en	el	tercer	mundo, [en:] Escritos	teológicos, tomo II, San 
Salvador 2000.

Ellacuría I., Utopía	y	profetismo	desde	América	Latina.	Un	ensayo	concreto	de	soteriología	desde	
América	Latina, [en:] Escritos	teológicos, tomo II, San Salvador 2000.

Esteva G., Más	allá	del	desarrollo:	la	vida	buena, “América Latina en Movimiento” 2009, núm. 
445.

Fornet-Betancourt R., “El	mal	común”,	o	de	un	posible	nombre	para	nuestra	época, “Diálogo Filo-
sóico” 2011, núm. 81.

Fornet-Betancourt R., Sartre	 Ethischer	 Entwurf:	 eine	 noch	 mögliche	 Perspektive	 zur	 humanen	
Transformation	unserer	Gegenwart?, [en:] Jean-Paul	Sartre	zum	100.	Geburtstag, ed. R. For-
net-Betancourt, Aachen 2005.

Fornet-Betancourt R., Sartre	o	las	diicultades	de	escribir	una	moral, [en:] Introducción	a	Sartre, 
México 1989.

Foucault M., L’éthique	du	souci	de	soi	comme	pratique	de	liberté.	Entretien, “Concordia. Revista 
Internacional de Filosofía” 1984, núm. 6.

Foucault M., Le	souci	de	soi, Paris 1984.
Giorgis L., José	Martí.	El	humanismo	como	ilosofía	de	la	dignidad	humana, Mendoza 2006.
Gudynas E., Buen	vivir:	sobre	secuestros,	domestiicaciones,	rescates	y	alternativas, [en:] Bifurca-

ciones	del	Buen	Vivir	y	el	Sumak	Kawsay, ed. A. Oviedo, Quito 2014.

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 10:26:05

UM
CS



La función cultural de la ilosofía en tiempos de crisis 67

Houtart F., El	bien	común	de	la	humanidad, Quito 2013.
Houtart F., El	concepto	de	SUMAK	KAWSAI	(Buen	Vivir)	y	su	correspondencia	con	el	bien	común	

de	la	humanidad, “Concordia. Revista Internacional de Filosofía” 2012, núm. 61.
Levinas E., Philosophie,	 justice	et	amour, “Concordia. Revista Internacional de Filosofía” 1983, 

núm. 3.
Martí J., Con	todos	y	para	el	bien	de	todos, [en:] Obras	Completas, tomo 4, La Habana 1975.
Martí J., Ismaelillo, [en:] Obras	Completas, tomo 16, La Habana 1975.
Martí J., Nuestra	América, [en:] Obras	Completas, tomo 6, La Habana 1975.
Mella P., Ética	del	postdesarrollo, Santo Domingo 2015.
Ortega y Gasset J., Meditaciones	del	Quijote, [en:] Obras	Completas, tomo 1, Madrid 1983.
Sartre J.P., Cahiers	pour	une	morale, Paris 1983.

SUMMARY

Nowadays the mankind is facing a crisis of political, social, cultural and anthropological 
spheres. This crisis is the consequence of the hegemony of our civilization’s pattern that subordi-
nates the nature and the human being to the only logic of proit. This article poses the question of the 
cultural function of the philosophy in this context. The presented relections attempt to answer this 
question irst by explaining that philosophy should realize itself as the wisdom of serving both ex-
istence and co-existence. From this awareness comes its cultural function that can be deined as the 
triple task, which include not only the elements of criticism and alternative proposals to the crisis, 
but also the motivation or stimulation of the modern human being to become a resisting subject who 
engages in the ight for proper co-existence with the nature and the neighbourhood.

Keywords: crisis of civilization; hegemonic society; philosophy; cultural criticism; human 
convivance

RESUMEN

Ante la crisis política, social, cultural y también antropológica por la que atraviesa la hu-
manidad hoy como consecuencia de la hegemonía de un modelo de civilización que somete a la 
naturaleza y al hombre a la lógica del lucro, el presente trabajo se pregunta por la función cultural 
que puede y debe asumir la ilosofía en ese contexto. Las relexiones que desarrollamos intentan 
responder a esa pregunta explicando, primero, que la ilosofía debe tomar conciencia de su tradición 
como sabiduría	para	la	vida	y	la	convivencia;	y, desde esa toma de conciencia, procurar, segundo, 
deinir su función cultural hoy como una triple tarea que comprende los momentos de la crítica, de 
la propuesta	de	alternativas ante la crisis, pero también la de motivar	o	animar al hombre actual 
para que sea un sujeto que resiste y que se compromete en la lucha por una buena convivencia con 
la naturaleza y con sus semejantes.

Palabras claves: crisis de civilización; sociedad hegemónica; ilosofía; crítica cultural; con-
vivencia humana

Pobrane z czasopisma Annales I - Philosophy and Sociology http://philosophia.annales.umcs.pl
Data: 13/02/2026 10:26:05

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

