
  

 

199 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 30 (2020) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2020.30.199-218 

 

„Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza.  

Usprawiedliwienie swej samotności (Oda IV. 12)  

Macieja Kazimierza Sarbiewskiego  

 

 Anna Al-Araj1 
 https://orcid.org/0000-0002-8837-1468 

 

Celem niniejszego artykułu jest przedstawienie zapatrywań Macieja Kazimierza Sarbiew-

skiego na wybrane kwestie z zakresu poetyki oraz interpretacja – wzbogacona o inne konteksty 

(Horacy, Jan Kochanowski) – jego Ody IV. 12 Do Jana Libiniusza. Usprawiedliwienie swej sa-

motności. Rozważania poparte zostały odwołaniami do liryków i traktatów teoretycznych jezu-

ity, cenną podbudowę stanowią ponadto rozprawy dotyczące twórczości sarmackiego Horacju-

sza autorstwa m.in. Andrzeja Borowskiego, Piotra Urbańskiego czy Elwiry Buszewicz. Artykuł 

składa się z dwóch zasadniczych części, z których pierwsza poświęcona jest poetyce sformuło-

wanej Sarbiewskiego. Autorka przybliża w niej idee myśliciela dotyczące roli poety, hierarchii 

sztuk oraz funkcji zabiegu alegoryzacji i jego związku z koncepcją fabulosa theologia. W kolejnej 

części zwraca się uwagę na obecność motywów ignacjańskich w lirykach jezuity powstałych po 

1625 roku. Nawiązania do doktryny zakonu św. Ignacego Loyoli w silnym stopniu naznaczają 

także tkankę Ody IV. 12, równie istotnymi kontekstami są ponadto topos theatrum mundi oraz 

dorobek literacki Horacego (zwłaszcza Carm. III. 1). Rozważania zostają zwieńczone tezą 

o spójności wyłożonych w rozprawach teoretycznych idei z wydźwiękiem „późnych” utworów 

Sarbiewskiego.  

 

Słowa kluczowe: Maciej Kazimierz Sarbiewski, oda, topos theatrum mundi, chrystianizm 

jezuicki 

 

                                                           
ANNA AL-ARAJ, doktorantka na Wydziale Polonistyki Uniwersytetu Jagiellońskiego, absolwentka 

muzykologii i filologii polskiej, Uniwersytet Jagielloński w Krakowie; e-mail: annaa.alaraj@gmail.com 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

200 

 

Maciej Kazimierz Sarbiewski cieszył się w XVII i XVIII wieku bodaj najwięk-

szą europejską sławą spośród polskich poetów „ery przed-mickiewiczowskiej”. 

Erudyta, któremu nieobce były tajniki teologii, filozofii i poetyki, autor traktatów 

teoretycznych, wielu dzieł lirycznych1 oraz zachowanego we fragmentach eposu 

Lechiada2. I wreszcie – zaaferowany licznymi obowiązkami dydaktyk i duszpa-

sterz, ubolewający nad niemożnością skoncentrowania się na własnej twórczości: 

„Próżno bym się wymawiał z mojego milczenia albo chorobą, która nas często 

nawiedza, albo Lechiadą, do której znowu powracam, albo ustawicznymi kaza-

niami”3.  

Już na podstawie tego krótkiego wprowadzenia nietrudno się zorientować, 

że mamy do czynienia z poetą intrygującym, który pozostawił potomnym bardzo 

wartościowe i godne uwagi dzieło. Tym bardziej dziwi zatem fakt wybiórczej zna-

jomości jego dokonań, w praktyce ograniczonej niemal wyłącznie do kręgu filo-

logów. Oczywiście usprawiedliwień może być wiele: bariera językowa, zmiana pa-

radygmatu kultury europejskiej w II połowie XIX wieku i przyjmowanie wzorców 

przez nią ukształtowanych za punkt odniesienia podczas interpretacji literackiego 

dorobku ery przed-romantycznej. Trudno jednak z pokorą zgodzić się na te wy-

jaśnienia, mając świadomość artystycznej rangi liryka z Sarbiewa, uhonorowa-

nego w 1623 roku przez papieża Urbana VIII laurem poetyckim (a także złotym 

medalionem), a potem – wedle całkiem prawdopodobnych domniemywań – wy-

gnanego przezeń z Rzymu z powodów czysto ambicjonalnych4.  

                                                           
1 Zgodnie z wyliczeniami Mirosława Korolki, na trzon dorobku poetyckiego Sarbiewskiego skła-

dają się 133 ody i 145 epigramatów. Zob. Maciej Kazimierz Sarbiewski, Liryki oraz Droga rzymska i frag-

ment Lechiady, tłum. Tadeusz Karyłowski, oprac. Mirosław Korolko, Jan Okoń (Warszawa: Instytut 

Wydawniczy PAX, 1980), 21. 
2 Nie wiadomo, czy dzieło to, stylizowane na Eneidę Wergiliusza, zostało przez poetę ukończone. 

Korolko snuje przypuszczenia – poparte relacją zawartą w jezuickiej bibliografii z 1676 roku – że Sar-

biewski napisał cały utwór, którego 12 ksiąg było „dostępnych” do końca XVII wieku. Zob. tamże.  
3 Sarbiewski, Liryki oraz Droga rzymska i fragment Lechiady, 24. 
4 Papież Urban VIII, parający się także twórczością poetycką, nie potrafił ponoć zaakceptować 

faktu bycia przewyższanym przez Sarbiewskiego w zakresie sztuki operowania słowem. Gorącą polemikę 

na ten temat wywołała publikacja Józefa Warszawskiego pt. „Dramat rzymski” Macieja Kazimierza Sar-

biewskiego TJ (1622–1625). Studium literacko-biograficzne, Rzym 1984.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

201 

 

Akceptację istniejącego stanu rzeczy uniemożliwiają ponadto świadectwa 

popularności liryków Sarbiewskiego w Niderlandach Południowych i Północ-

nych5, pod którą podwaliny położyły najpierw jezuicki humanizm6, a następnie 

ponad dwuletni pobyt poety w Rzymie (1622–1625). Chrześcijański Horacy prze-

wyższył sławą cenionych wcześniej na tym obszarze Jana Dantyszka i Szymona 

Szymonowica. Potem było już tylko lepiej – powstawały liczne przekłady i para-

frazy utworów Sarbiewskiego na języki wernakularne7, samemu zaś zainteresowa-

nemu przypadło stałe miejsce w obrębie kultury literackiej XVIII i I połowy XIX 

wieku. 

„Europejskość” poety nie ograniczała się jednak wyłącznie do zasięgu od-

działywania. Odrębny problem stanowi tzw. europejskość upodmiotowiona Sar-

biewskiego, a więc niejako zdeponowana przez niego w tekście, na co zwraca 

uwagę Andrzej Borowski8. Autor wskazuje na podstawowe wyznaczniki omawia-

nego zjawiska, do których należą: chrystianizm (a dokładniej – chrystianizm jezu-

icki), łacińskość kultury literackiej (przyjmująca formę horacjanizmu9), ścisła 

więź poety i poezji z instytucją szkoły i z wychowaniem (i wynikający z niej typowy 

                                                           
5 Kwestia ta zostaje szczegółowo omówiona przez Andrzeja Borowskiego w artykule „Obecność 

Sarbiewskiego w literaturze europejskiej”, w: Nauka z poezji Macieja Kazimierza Sarbiewskiego SJ. Praca 

zbiorowa, red. Jacek Bolewski, Jakub Zdzisław Lichański, Piotr Urbański (Warszawa: Collegium Bobo-

lanum, 1995), 189–204. Konstatacja autora dotycząca tego problemu brzmi: „Sława Sarbiewskiego w Ni-

derlandach przekraczała granice wyznaniowe i polityczne, zdobył on bowiem uznanie nie tylko katoli-

ków, lecz także i protestantów w Niderlandach Północnych” (tamże, 202). 
6 Na związek szerokiego zasięgu duszpasterskiego oddziaływania Towarzystwa Jezusowego i prze-

nikania jego duchowości do różnych środowisk z europejską sławą poety wskazuje Piotr Urbański w ar-

tykule „Poezja Sarbiewskiego wobec duchowości ignacjańskiej”, w: Nauka z poezji Macieja Kazimierza 

Sarbiewskiego SJ, 112–124. 
7 Ody Sarbiewskiego przekładali na język niemiecki m.in. Johann Gottfried Herder czy Robert 

Schumann. Warto zwrócić uwagę, że historia zatoczyła w tym miejscu koło – badacze podkreślają bo-

wiem swoisty germanofilizm Sarbiewskiego, sygnowany chociażby przez ody do cesarza Ferdynanda II 

(II. 1, II. 12) czy odę Do Niemiec (II. 23).  
8 Borowski, „Obecność Sarbiewskiego w literaturze europejskiej”, 189.  
9 Obfite czerpanie przez Sarbiewskiego z Horacjańskich wzorców przyczyniło się do nadania mu 

zaszczytnego miana „chrześcijańskiego/sarmackiego/polskiego Horacego”. Warto jednak zauważyć, że 

inspiracja ta nie ma charakteru mechanicznego, gdyż: „[…] silnie widoczna jest także chęć przeciwsta-

wienia się Horacemu. Dlatego w refleksji metaliterackiej sztafaż klasyczny przenikają treści religijne, zaś 

w wywodach dotyczących spraw ludzkich na świecie Horacjuszowy epikureizm zastępują chrześcijań-

skie cnoty, ujęte w perspektywie platonizmu i stoicyzmu”. Zob. Elwira Buszewicz, „Maciej Kazimierz 

Sarbiewski – ody refleksyjne i religijne”, w: Lektury polonistyczne. Średniowiecze – Renesans – Barok, 

t. 3, Barok, red. Janusz Stanisław Gruchała (Kraków: Universitas, 1999), 121.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

202 

 

dla kultury europejskiej wzorzec paidei) oraz poczucie „północnej odrębności” 

(nazywanej przez Borowskiego septentrionalizmem). Do tego zestawu warto do-

dać obfite czerpanie z – przede wszystkim antycznej, lecz niekoniecznie rzymskiej 

– tradycji literackiej epok ubiegłych, umiejętnie łączonej przez liryka ze współcze-

snymi mu wzorcami tematycznymi i poetyckimi, a nawet – z prywatną ideologią10.  

 

 

Poetyka sformułowana Sarbiewskiego11 

 

Maciej Kazimierz Sarbiewski należy do autorów, których dorobek daje się 

interpretować w odwołaniu do założeń teoretycznych. Myśli zawarte w jego trak-

tatach poetyckich znajdują zazwyczaj bezpośrednie przełożenie w artystycznej 

spuściźnie, co – w wielu przypadkach – nakierowuje analizę na właściwy trop. Ta 

wspólnota poglądów Sarbiewskiego-literata i Sarbiewskiego-teoretyka sprawia, że 

jawi się on jako niezwykle dojrzała, posiadająca ugruntowane przekonania na te-

mat sztuki i możliwości jej urzeczywistniania osobowość twórcza. Powstanie roz-

praw poświęconych poetyce autorstwa chrześcijańskiego Horacego datuje się na 

okres po jego powrocie do kraju, a więc po 1625 roku. W Połocku pisze Sarbiewski 

cztery traktaty: De acuto et arguto, Characteres lirici, De virtutibus et vitiis carmi-

nis elegiaci oraz De perfecta poesi. Po przeniesieniu się jezuity do Wilna powstaje 

zaś Dii gentium.  

Do naczelnych problemów teoretycznych poruszanych przez Sarbiewskiego 

należy rola poety. Powinien on być także filozofem12, wskazywać na istotę dobra 

i piękna, pobudzać do refleksji za pomocą swoich utworów, poszukiwać głębi czy 

istoty bytu. Co jednak ważniejsze, ma on w koncepcji jezuity rysy boskie13: „Po-

dobnie jak Bóg, stwarzając jakikolwiek byt, stwarza z nim równocześnie to 

                                                           
10 Mam tutaj na myśli niezwykle wyraziście zaznaczającą się w lirykach Sarbiewskiego chrześci-

jańską postawę. Mówiąc o „współczesnych” wzorcach tematycznych, warto zwrócić uwagę na liczne od-

wołania do tzw. problemu tureckiego oraz na panegiryczną twórczość sarmackiego Horacego.  
11 Posłużenie się anachronicznym w tym przypadku podziałem na poetyką immanentną i sformu-

łowaną podyktowane jest względami retorycznymi. 
12 Oczywiście przy uwzględnieniu zasadniczych różnic w zakresie „materii” poetyckiej i filozoficz-

nej. 
13 Nie oznacza to jednak, że posiada zdolność tworzenia ex nihilo, tak jak Bóg. Kreatorska zdolność 

poety polega na nadawaniu rzeczom kształtów, których nie miały wcześniej. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

203 

 

wszystko, co wedle wymagań jego natury jest mu potrzebne do ozdoby, życia i za-

chowania w istnieniu, tak również poeta stwarza w swej wyobraźni ową wielką 

zamkniętą w sobie jedną czynność bohatera w ten sposób, że stwarza również inne 

rzeczy dla jej jakby całości i pewnego rodzaju życia”14.  

Z przekonaniem tym wiąże się ustanowiona przez sarmackiego Horacjusza 

hierarchia sztuk, w której zaszczytne pierwsze miejsce, jak można się domyślać, 

przysługuje poezji. Ta bowiem powołuje do życia to, co nie istnieje, zarówno 

w treści, jak też w sposobie opracowania15. Element kreacjonizmu przypisany oso-

bie działającej w materii słowa stanowi ponadto wyróżnik wobec aktywności hi-

storyka czy oratora. Poeta creator nie mówi wyłącznie o tym, co było (tak jak hi-

storyk) i przedstawia to, czego w ogóle nie było i być nie mogło (w przeciwieństwie 

do oratora). Warto zaznaczyć, że w odniesieniu do procesu twórczego sarmacki 

Horacy proponuje rozwiązanie kompromisowe: nie negując koncepcji furor poe-

ticus, zwraca jednocześnie uwagę na jej racjonalny wymiar (którego pozbawione 

są innego rodzaju „szały”: miłosny czy mistyczny).  

Wiele interesujących spostrzeżeń na temat związku poezji16 z rzeczywistością 

empiryczną dostarcza exemplum szewca17: „Szewc, mając do czynienia z ułomną, 

okaleczoną nogą żywą […], sporządza najpierw nogę drewnianą, jako formę po-

prawiającą niedostatki wzorca, i dopiero na tej podstawie wykonuje but, który jest 

jakby »sztuczną nogą« (pes arte factus), zewnętrznym naśladownictwem nogi ży-

wej”18. Podobnie poeta obserwuje historię z jej niedoskonałościami (historia), by 

potem połączyć ją z wzorcami doskonałymi danymi przez fantazję (argumentum) 

i wreszcie – oczyścić obrazy i zakomponować przedstawienie ulepszonego świata 

                                                           
14 Maciej Kazimierz Sarbiewski, O poezji doskonałej, czyli Wergiliusz i Homer, tłum. Marian Ple-

zia, oprac. Stanisław Skimina (Wrocław: Ossolineum, 1954), 153.  
15 „Poezja bowiem tak odtwarza coś czy naśladuje, że zarazem stwarza to, co naśladuje, i jak gdyby 

na nowo powołuje do życia, nie tak jak inne sztuki, które jedynie naśladują i odtwarzają, ale nie stwarzają, 

bo zakładają istnienie bądź to materiału, z którego tworzą, bądź to tematu, bądź przynajmniej tego, przy 

pomocy czego naśladują”. Zob. tamże.  
16 Czy w ogóle twórczości literackiej, gdyż za idealną realizację swoich założeń teoretycznych (ars 

nobilissima) uznaje Sarbiewski w De perfecta poesi epos. 
17 Zob. Andrzej Lam, „Exemplum szewca w poetyce Sarbiewskiego”, w: Maciej Kazimierz Sar-

biewski i jego epoka. Próba syntezy, red. Jakub Zdzisław Lichański (Pułtusk: Akademia Humanistyczna 

im. Aleksandra Gieysztora, 2006), 187–192. 
18 Tamże, 188–189. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

204 

 

(fabula). Taki przebieg procesu twórczego (jednostkowe – uniwersalne – jednost-

kowe), polegający na „ponownym stwarzaniu” rzeczywistości, dał Sarbiewskiemu 

asumpt do porównania artysty-kreatora do Boga19.  

Niezwykle zajmującym punktem koncepcji poetyckiej chrześcijańskiego Ho-

racego jest łączenie konieczności posługiwania się alegorią20 z możliwościami per-

cepcyjnymi czytelników21. Zdaniem Sarbiewskiego, zabieg alegoryzacji stanowi 

rodzaj „zasłony”, dzięki której tekst zyskuje na przystępności, co ma niebagatelne 

znaczenie w przypadku „niewtajemniczonych” odbiorców (indocti). Inną funkcję 

pełni owo „zaciemnianie przekazu” w odniesieniu do świadomych czytelników 

(docti) – pobudza ich do wydobywania sensów ukrytych, niedostępnych podczas 

literalnej lektury. Rozważania te ściśle wiążą się z koncepcją tzw. fabulosa theolo-

gia, będącej – mówiąc wprost – próbą doszukiwania się znamion teologii chrze-

ścijańskiej w dorobku pogańskiego antyku. Oddajmy głos Sarbiewskiemu: 

  
A zaiste sądzę, że te skrupuły u niektórych spowodowane są nie tyle jakąś surowo-

ścią lub ostrością sądów, lecz winę ponosi tu niewiedza i jakieś przestarzałe przeko-

nanie, że starożytni wymyślili tylko przypadkowe bajki i że nic pod nimi, jak pod 

zasłoną, nie kryje się, czy to filozoficznego, czy teologicznego. A przecież ślepe po-

gaństwo śniło pod obrazem mitu o wiecznym pochodzeniu Słowa (czyli prawdy 

wcielonej)22. 

  

Poeta z Sarbiewa w swoim rozumowaniu posuwa się jeszcze dalej – przypi-

sując działaniom twórców antycznych intencjonalność:  

 
bynajmniej nie zmyślali oni lekkomyślnie mitów (fabulas), nawet tych, które na 

pierwszy rzut oka wydają się najbardziej nieprzyzwoite, lecz że ukryli oni w nich 

                                                           
19 Podobny trzyfazowy model pracy twórczej zaproponował Juliusz Caesar Scaliger: imitare – ko-

piowanie rzeczywistości, certare – połączenie realności z idealnymi formami, superare – udoskonalenie 

realności w jej przedstawieniu. 
20 Za istotę poezji uznaje Sarbiewski pośrednio udzielaną naukę, a więc docere oblique. Zna-

mienne, że w lirykach jezuity – apologety alegoryzacji, najczęściej przywoływanym kontekstem biblij-

nym jest Pieśń nad Pieśniami, jedna z najbardziej obrazowych ksiąg Pisma Świętego. Wszystkie wyróż-

nienia, jeżeli nie zaznaczono inaczej, pochodzą od autorki artykułu. 
21 A mówiąc prościej – z ich wiedzą i z oczytaniem w tekstach kultury. 
22 Zbigniew Grochal, „Posłannictwo poety-filozofa w ujęciu Macieja Kazimierza Sarbiewskiego”, 

w: Nauka z poezji Macieja Kazimierza Sarbiewskiego SJ, 129. Na marginesie warto zwrócić uwagę na 

tytuł rozprawy, z której pochodzą przywoływane słowa (Dii gentium), w języku polskim oddawany jako 

Bogowie pogan, bezpośrednio odsyłający do problematyki związanej z „bajeczną/fabularną teologią”. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

205 

 

wiele rzeczy odnoszących się do obu filozofii, tj. naturalnej i moralnej, co więcej 

nawet do teologii, a cenną prawdę, jak niezwykłej wartości obraz, osłonili jakby za-

słoną mitów dla zapewnienia jej większej dostojności23. 

  

Taką, wydaje się, że dość kontrowersyjną, postawę chrześcijańskiego Hora-

cego w niezwykle interesujący sposób komentuje Jacek Bolewski. Badacz do-

strzega w koncepcji fabulosa theologia wpływ formuły jezuickiej, głoszącej, aby 

znajdować Boga we wszystkim24. Uwzględnienie tego rodzaju perspektywy po-

zwala zmodyfikować ocenę dywagacji Sarbiewskiego. Jawi się on wówczas jako 

jednostka otwarta na przyjęcie tego, co odmienne, niezgodne z jego przekona-

niami, jako poeta daleki od potępiania i skory do zrozumienia (bądź co bądź – na 

swój własny sposób) kulturowego dorobku minionych epok25.  

 

 

Poetyka immanentna Sarbiewskiego  

(na przykładzie Ody IV. 12) 

 

Inspiracje horacjańskie dostrzegalne są w dziele Sarbiewskiego w obrębie 

różnych płaszczyzn. Do jednej z ważniejszych zalicza się układ formalny Lyrico-

rum, zarówno u Flakka, jak i u barokowego autora znamionowany przez swoi-

stego rodzaju „rozłam stylistyczny” następujący po domknięciu księgi III26. Pieśni 

z kolejnego tomu poezji Horacego – jak twierdzą badacze – charakteryzuje scep-

tycyzm i odwrót od proklamowanego wcześniej hasła carpe diem, co wiązać się 

może z rozczarowaniem głoszonymi przez Rzymianina w utworach z ksiąg I, II 

                                                           
23 Jacek Bolewski, „Nascitur una… discors concordia. Aspekty teologiczne twórczości Sarbiew-

skiego”, w: Nauka z poezji Macieja Kazimierza Sarbiewskiego SJ, 97. 
24 Tamże, 87–111. 
25 Pozwolono sobie na omówienie wyłącznie kilku problemów dotyczących „poetyki sformułowa-

nej” Sarbiewskiego, zdaniem autorki najistotniejszych dla dalszych rozważań. Pominięto chociażby za-

gadnienie pointy i dowcipu czy – związanej z nimi – discors concordia. Na Horacjańską genezę tego – 

doskonale wpisującego się przecież w barokową estetykę – chwytu poetyckiego wskazuje Lech Bobiatyń-

ski w artykule „Horacjańskie źródła motywów stoickich w poezji Macieja Kazimierza Sarbiewskiego”, 

w: Wątki neostoickie w literaturze polskiego renesansu i baroku, red. Piotr Urbański (Szczecin: Wydaw-

nictwo Naukowe Uniwersytetu Szczecińskiego, 1999), 201. 
26 Co ciekawe, między powstaniem pierwszego i drugiego zbioru liryków zarówno Horacy, jak 

i Sarbiewski działali głównie na polu filozofii. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

206 

 

i III ideami (także politycznymi). Podobna sytuacja ma miejsce w przypadku je-

zuity – niewątpliwym przełomem było dla niego opuszczenie Rzymu w 1625 roku, 

które w znaczący sposób zaważyło na jego stanie psychicznym27. Jak konstatuje 

Piotr Urbański, zasadnicza różnica zachodząca między lirykami powstałymi przed 

i po pobycie sarmackiego Horacjusza w Wiecznym Mieście polega na obecności 

w utworach późniejszych (także tych wtórnie dołączonych do ksiąg I–III) moty-

wów ignacjańskich28.  

Do dzieł literackich Sarbiewskiego zaczynają zatem przenikać po 1625 roku 

elementy i pojęcia kojarzone z doktryną zakonu św. Ignacego Loyoli: agere contra 

(aktywne przeciwstawianie się pokusom i złu), święta obojętność, zwyciężanie sa-

mego siebie, nieufność wobec subiektywizmu przeżyć wewnętrznych, problema-

tyka związana z dobrym wyborem, z poszukiwaniem własnej wolności w procesie 

samokontroli czy ze specyficzną wartością samotności. Wszystkie wymienione 

postulaty, wraz z koniecznością uporządkowania życia i własnych wypowiedzi29 

zalecaną przez założyciela zakonu jezuitów („Nie mówić słów próżnych. […] 

we wszystkim […] jest rzeczą zasługującą mówić w sposób dobrze uporządko-

wany, a znów grzechem jest mowa nieuporządkowana i bezużyteczna”30), znalazły 

odzwierciedlenie nie tylko w twórczości poetyckiej chrześcijańskiego Horacego, 

ale także w jego stosunku do rzeczywistości. Wspomina on: „Zresztą tak bardzo 

pogrążyłem się w samotności, tak bardzo zatopiłem się w mych księgach i w [naj-

słodszym] odpoczynku, że nie tylko pióro moje, ale nawet oczy i usta nie wychy-

lają się poza moją katedrę. Codziennie lepiej poznaję, że nie ma nic bezpieczniej-

szego i nic słodszego nad milczenie”31.  

Silne utożsamienie się Sarbiewskiego z tradycją ignacjańską mogło również 

wpłynąć na sposób rozumienia przez niego posłannictwa poezji. Zgodnie z tym, 

co głosili mistycy, piękno i sztuka chronią przed rozpaczą i posiadają moc inte-

growania rozbitej osobowości. A taka, jak przekonują świadectwa, była osobowość 

                                                           
27 Wiemy o nim z notatki pozostawionej przez instruktora trzeciej probacji Sarbiewskiego, 

o. Wawrzyńca Bartiliego SJ, który przybliża zachowanie poety podczas wielkich rekolekcji odbytych 

w Nieświeżu na przełomie 1625 i 1626 roku. 
28 Piotr Urbański, „Poezja Sarbiewskiego wobec duchowości ignacjańskiej”, w: Nauka z poezji Ma-

cieja Kazimierza Sarbiewskiego SJ, 113. 
29 Można przypuszczać, że zalecenie to odnosiło się także do twórczości literackiej. 
30 Urbański, „Poezja Sarbiewskiego wobec duchowości ignacjańskiej”, 116. 
31 Bobiatyński, „Horacjańskie źródła motywów stoickich w poezji Macieja Kazimierza Sarbiew-

skiego”, 209. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

207 

 

twórcy, w momencie gdy utracił on wiarę w możliwość artystycznego spełnienia 

w stolicy chrześcijaństwa.  

Za realizację motywu nieufności wobec subiektywizmu uczuć wewnętrznych 

należy uznać manierę adresowania liryków z okresu po-romańskiego do postaci 

fikcyjnych32. Zdaniem Urbańskiego, chwyt ten pełni funkcję maski, umożliwiają-

cej twórcy swobodne zwerbalizowanie – i jednocześnie uogólnienie – swoich do-

świadczeń i refleksji. Wprowadzenie takiego zabiegu daje ponadto szansę na prze-

zwyciężenie przyrodzonej człowiekowi skłonności do oceniania świata wyłącznie 

z własnej perspektywy33.  

Inną cechą charakterystyczną ód z drugiego zbioru, również wywodzącą się 

z założeń ignacjańskich, jest zestawianie na zasadzie opozycji wartości pozornych 

bądź kwestionowanych przez autora (doczesność, świeckość, pogaństwo) i warto-

ści prawdziwych (religia, chrześcijaństwo), czasem dookreślanych przez epitety 

o pozytywnych konotacjach: wieczny, niebiański34. Najczęściej spotykane kon-

strukcje dychotomiczne to: sława i prawdziwa sława, zwodnicza chwała i mądrość 

Boża, „rozgłośna” sława i rzeczywista, do końca niepoznawalna wartość czło-

wieka, sława pierzchliwa i prawdziwa chwała, pozór cnoty i cnota prawdziwa, za-

sługa i prawdziwa zasługa.  

Większość utworów powstałych po 1625 roku unifikuje także refleksyjny, 

osobisty, czasem konfesyjny ton. Zgodnie z zaleceniami teoretycznymi poety, ich 

przedmiotem są zazwyczaj „krótkie sceny i omawianie prawd ogólnych”35. Pod-

miot tekstowy ód robi „na oczach czytelnika” szeroko pojęty rachunek sumienia36, 

umożliwiający dotarcie do prawdziwego „ja”, poznanie, a tym samym – „wzięcie 

w posiadanie” samego siebie, zapewniające upragnioną niezależność: 

 

                                                           
32 Na konieczność poszukiwania powiązań między treścią utworu a imionami adresatów, również 

w zakresie ich etymologii, wskazuje Bobiatyński. Zob. tamże, 192. 
33 Elwira Buszewicz mówi o konwencji soliloquium – dialogu wewnętrznego, zgodnego z dyrek-

tywami etycznymi zakonu jezuitów. Zob. Buszewicz, „Maciej Kazimierz Sarbiewski – ody refleksyjne 

i religijne”, 125. 
34 Dla oddania sprawiedliwości, należy dopowiedzieć, że poczucie pozornej wartości wielu zjawisk 

znamionuje już pierwszy zbiór ód Sarbiewskiego. Konstatacja ta skłania do rozpatrywania drogi twórczej 

chrześcijańskiego Horacego raczej w perspektywie ewolucji niż wyraźnej przełomowości (co sugerowa-

łoby, być może zbyt ostre, sformułowanie „rozłam stylistyczny”). 
35 Buszewicz, „Maciej Kazimierz Sarbiewski – ody refleksyjne i religijne”, 117. 
36 To jedna z najważniejszych form aktywności duchowej według św. Ignacego Loyoli. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

208 

 

Qui refugit sui 

Rex esse, regni nesciet exteri; 

Quicumque dat sibi, regendo 

Ille potest dare iura mundo. 

 

[Kto samemu sobie 

Nie władnie, próżno o posłuch nastawa, 

Kto sobie władnie, może w każdej dobie 

Całemu wokół światu pisać prawa.]37 (IV. 31, 25–28)  

 

Pomyślną realizację postulatów dotyczących konieczności władania samym 

sobą, oceny indywidualnych poruszeń duchowych i dotarcia do istoty rzeczy za-

pewniają odosobnienie, zacisze oraz milczenie.  

Powyższe refleksje na temat miejsca i zasięgu topiki ignacjańskiej w dziele 

sarmackiego Horacego w znacznym stopniu przybliżają krąg idei, do którego od-

syła Oda IV. 12 Do Jana Libiniusza. Usprawiedliwienie swej samotności38. Bezpo-

średni zwrot do adresata, zaznaczony zarówno w tytule utworu, jak i w jego exor-

dium, nawiązuje do jednego z zalecanych przez Sarbiewskiego modeli charakte-

rów lirycznej dyspozycji, cechującego się przyjacielskim (czyli wytwornym) roz-

poczęciem, niezawierającym niczego zdumiewającego ani rzadkiego:  
 

Quid me latentem sub tenui lare 

Dudum moretur, cum mihi civium 

Amica certatim patescant 

Atria, saepe rogas, Libini.39 

 

[Dlaczego […] 

Pytasz mnie często, mój Libiniuszu…]40 

[Pytasz, Libiński…]41  

                                                           
37 Sarbiewski, Liryki oraz Droga rzymska i fragment Lechiady, 347. 
38 Alternatywna wersja tytułu – w tłumaczeniu Tadeusza Karyłowskiego – brzmi: Do Janusza Li-

bińskiego. Usprawiedliwia swe odosobnienie. Interpretacja przeprowadzona jest w zasadniczej swej czę-

ści w oparciu o przekład Elwiry Buszewicz. Wydaje mi się, że skrajna regularność rytmiczna wsparta 

stałym schematem rymów, znamionująca wersję Karyłowskiego, w mniejszym stopniu oddaje mnogość 

pokładów znaczeniowych tekstu.  
39 Maciej Kazimierz Sarbiewski, Ziemskie pielgrzymowanie. Wiersze wybrane, tłum. Elwira Bu-

szewicz (Kraków: Universitas, 2003), 118. 
40 Tamże, 119. 
41 Sarbiewski, Liryki oraz Droga rzymska i fragment Lechiady, 347. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

209 

 

Tego rodzaju formuły inicjalne – niepozbawione zdaniem poety z Sarbiewa 

rysów powabu, powagi i dostojności – mają swoje źródło w twórczości Horacego. 

O ile nie dziwi poufałość tonu, z jaką podmiot tekstowy zwraca się do wyimagi-

nowanego odbiorcy, o tyle pytanie retoryczne, które do niego kieruje, może przy-

prawiać o dezorientację. Przy jego pomocy bowiem w sposób stanowczy wtajem-

nicza się czytelnika w bardzo intymną sferę przekonań i wartości rządzących ży-

ciem człowieka. W jej obręb wpisuje się przywołana przez „ja” kategoria samot-

ności. Przełamanie tabu, do jakiego dochodzi już w formule inicjalnej, niejako au-

tomatycznie uruchamia konfesyjny ton, typowy dla liryków przyjmujących formę 

„rachunku sumienia”.  

Dalsze partie tekstu, jak można się domyślać, stanowią realizację schematu 

argumentacji – tytułowego usprawiedliwienia, przeprowadzanego jednak w cha-

rakterystyczny dla Sarbiewskiego sposób. Naczelną zasadą organizującą „odpo-

wiedź” jest dychotomia. W tym utworze, podobnie jak w innych dziełach z okresu 

po-romańskiego, świat pozoru, ułudy, snu, reprezentowany przez motyw thea-

trum mundi, zostaje przeciwstawiony temu „prawdziwemu”, o niepodważalnej 

wartości. Wydaje się, że to zestawienie stanowi rzadziej spotykany – „horyzon-

talny” wariant sytuacji lirycznych rozgrywających się wokół osi wertykalnej42. 

Opozycyjne pary tworzy zatem już nie „góra” i „dół”, lecz to, co wewnątrz i na ze-

wnątrz. Wszystko to, co przynależy do sfery intra („scena ducha”, metafora domu 

z zamkniętymi drzwiami, „prywatna cnota”), jest oceniane pozytywnie, zaś wy-

różniki płaszczyzny extra („wyścigi”, „świadectwo ludu”, „krzykliwa chwała”, 

„usta gminu”) mają zdecydowanie pejoratywny wydźwięk. Odwołanie do toposu 

życia-teatru (vitae theatrum), pojawiające się w dalszej części utworu, determinuje 

zmianę optyki – podmiot tekstowy dystansuje się bowiem wobec roli przez niego 

odgrywanej, stara się zracjonalizować proces „wchodzenia w partię”, aby mieć re-

alny wpływ na jej kształt i – w efekcie – spodobać się Bogu-dramaturgowi43:  

                                                           
42 U Sarbiewskiego z wymiarem sakralnym nieba związana jest pionowa hierarchia wartości, 

oparta na dualizmie tego, co „w górze” (doskonałość), i tego, co „w dole” (marność). Zob. Maria Łuka-

szewicz-Chantry, Trzy nieba. Przestrzeń sakralna w liryce Macieja Kazimierza Sarbiewskiego (Wrocław: 

Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Wrocławskiego, 2002). 
43 Na uwagę zasługuje związek między realizacjami toposu theatrum mundi w twórczości Sarbiew-

skiego i Calderona de la Barca, którego najbardziej znane dzieła (El gran teatro del mundo, La vida es 

sueño) powstały w podobnym czasie, co „późne” liryki Sarbiewskiego. Ciekawym wątkiem jest też zbież-

ność między motywem teatru świata a poglądem stoickim. W dorobku sarmackiego Horacego zaznacza 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

210 

 

In se recedentis Treviso 

Scaenam animi, vucuumque lustro 

Vitae theatrum; sollicitus mei 

Spectator, an, quae fabula prodii, 

Matura procedam, et supremo 

Numinis excipienda plausu.44 

    

[A gdy oglądam ten próżny teatr 

Mojego życia, troszczę się jako widz 

Samego siebie, aby ta moja gra 

Wypadła dobrze, Najwyższego  

Boga zyskując upodobanie.]45  

 

Obserwator – a jednocześnie uczestnik – kukiełkowej maskarady za godny 

uwagi uznaje wyłącznie werdykt inicjatora przedstawienia. Kruchość, marność 

i niestałość ludzkich osądów czy decyzji wywołuje w nim gorycz, odrazę. Tego ro-

dzaju postawa „ja” mówiącego odsłania kolejny istotny kontekst – dystansu mię-

dzy poetą-wieszczem a tłumem, ukazujący, że odwrót od życia (czy raczej jego 

pozorów) nie musi wiązać się z obniżeniem poczucia własnej wartości, wręcz 

przeciwnie. Świadomość efemeryczności sławy panującej w świecie iluzji (Fama) 

i jej zależności od ludzkich słabości (zazdrości, zawiści) przysparza podmiotowi 

tekstowemu powodów do chluby. Nie jest on narażony na nierzadko bardzo bo-

lesne upadki. Sugestywność tego obrazu multiplikuje figura kathabasis, eksponu-

jąca ruch w dół:  

 
Illa nudam  

Plangit humum, lacerosque saris 

Affligit artus.46 

[Potem w nagą 

Ziemię uderza i rani ciało 

O skały ostre.]47 

                                                           
się zwłaszcza inspiracja filozofią Seneki, wykazującej powinowactwo z ideami chrześcijańskimi. W De 

acuto et arguto znajduje się ponadto pełna uznania wzmianka na temat stylu pisarskiego tego myśliciela. 
44 Sarbiewski, Ziemskie pielgrzymowanie, 118. 
45 Tamże, 119. 
46 Tamże, 118. 
47 Tamże, 119. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

211 

 

 

Wspomniany motyw dystansu między twórcą a „resztą” można także anali-

zować w odniesieniu do dialogu poety z Horacym. Wydaje się bowiem, że to to-

pika odi profanum vulgus et arceo (Hor. Carm. III. 1) stanowiła dla Sarbiewskiego 

bezpośredni impuls do rozważań na temat istoty samotności. Odę Flakka otwiera 

sugestywna eksklamacja: „Precz, motłoch ciemny! Cóż mię on obchodzi?”48, wią-

żąca twórczość poetycką z pewnego rodzaju „wiedzą tajemną”, dostępną nielicz-

nym. Zlokalizowanie aktywności artystycznej w sferze szeroko pojętego elitary-

zmu samo przez się odsyła do kategorii milczenia, a ta z kolei – do odosobnienia. 

Ten sposób rozumowania ściśle koresponduje z właściwą podmiotowi teksto-

wemu Ody IV. 12 niechęcią do wrzaskliwego tłumu:  

 
Odi loquacis compita gloriae 

Plaebeia. 

 

[Krzykliwą chwałą, którą na drogach tłum 

Roznosi, gardzę.]49 

 

W Carmen Horacego w równie silnym co u Sarbiewskiego stopniu zostają 

wyeksponowane elementy wanitatywne:  

 
Konieczność z urny wspólnej bierze, 

Małych z wielkimi gdy razem zmięsza.50 

 

Uwagę zwraca także podobne ustosunkowanie się twórców do kwestii „sta-

łości charakteru”: 

 
Kto rad swej doli, tego nie dotyka 

Gwałt mórz burzliwych, ni się on obawia 

W Arkturze zgasłych gwiazd bezprawia, 

Ni świtających też klęsk Woźnika […].51 

 

                                                           
48 Horacy, Wybór poezji, tłum. i oprac. Jerzy Krókowski (Wrocław: Ossolineum, 2007), 74. Tekst 

przytaczam w tłumaczeniu Felicjana Faleńskiego. 
49 Sarbiewski, Ziemskie pielgrzymowanie, 118–119. 
50 Horacy, Wybór poezji, 75. 
51 Tamże, 76. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

212 

 

I wreszcie bodaj najważniejsza analogia – finalne zestawienie ziemskiej Famy 

i zazdrości (Livor), nieodłącznych towarzyszek ludzkiego życia: 

 
To czemuż miałbym, budząc zazdrość czyją, 

Wspaniałych komnat wznosić gdzieś przepychy, 

Mieniając za mój domek cichy 

Byt, w którym ludzie mozolnie żyją?52 

 
Komunikat nadawany przez „ja” w Odzie IV. 12 brzmi zatem jednoznacznie: 

godna zaufania jest tylko sława wieczna, wyłącznie ona zapewnia nieśmiertelność. 
Jej „ziemskie” namiastki, jak mówi Sarbiewski w innym utworze, przyprawiają 
o ciągły niepokój, wynikający z konieczności „gonienia” za tym, co bezustannie 
nam umyka:  

 
Laete, quid cassis sequimur fugacem 

Gloriam telis? Fugit illa Mauri 

More, vel Parthi, regeritque ab ipso 

Vulnera tergo. 

 

[Po co, Letusie, za sławą pierzchliwą 

Namiętnie gonić? Wciąż ona ucieka 

Jak Maur lub Party i zdradną cięciwą 
Razi z daleka.]53 (IV. 11, 1–4) 
 

Tymczasem: 
 
Vera laus sciri fugit. Ipse pulcher 

Se sua Titan prohibet videri 

Luce: qui totus potuit latere, 

Maior habetur. 

 
[Prawdziwa chwała lubi ustroń. Zorze 

Słoneczne kryje ich światłość jaskrawa; 

Kto się zupełnie przed okiem skryć może, 

Większym się stawa.]54 (IV. 11, 13–16)  

                                                           
52 Tamże, 76. 
53 Łukaszewicz-Chantry, Trzy nieba. Przestrzeń sakralna w liryce Macieja Kazimierza Sarbiew-

skiego, 61. 
54 Tamże, 61. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

213 

 

Trwałe poczucie bezpieczeństwa zapewnia podmiotowi tekstowemu Ody IV. 

12 prywatna cnota (privata virtus)55. Ona to niczym tarcza uodparnia go na ciosy 

z zewnątrz i zmienność Fortuny:  

 
Me melius tegat 

Privata virtus, et popularia 

Numquam volaturum per ora 

Celet iners sine laude tectum.56 

 

[lepiej niech chroni mnie 

Prywatna cnota; kiedy mój lichy dach, 

Niegodny chwały, mnie osłoni, 

Nigdy nie będę na ustach gminu.]57 

 

Zdobycie virtus – pozwalającej przyjąć postawę dystansu wobec otaczającej 

rzeczywistości – to niebagatelne osiągnięcie. Przebywa ona bowiem pomiędzy zie-

mią a niebem, na szczytach stromych gór: 

 
Delli, si populo duce 

Vitae degenerem carpimus orbitam, 

Erramus; procul arduis  

Virtus se nimium seposuit iugis. 

 

[Deliuszu, jeśli obieramy życie, 

Jakie prowadzi pospólstwa gmin szary, 

Błądzimy: cnota na odludnym szczycie 

Mieszka, stromymi otoczonym jary.]58 (IV. 10, 1–4)  

 

Można jednak przypuszczać, że podmiotowi tekstowemu Ody IV. 12 udało 

się posiąść to, co – zgodnie z jego hierarchią wartości – najcenniejsze.  

                                                           
55 Posługując się personifikacją cnoty, Sarbiewski nawiązuje do antycznych koncepcji, zwłaszcza 

stoickich, w których Virtus była jedną z najwyższych wartości. 
56 Sarbiewski, Ziemskie pielgrzymowanie, 118. 
57 Tamże, 119. 
58 Łukaszewicz-Chantry, Trzy nieba. Przestrzeń sakralna w liryce Macieja Kazimierza Sarbiew-

skiego, 63. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

214 

 

Na koniec warto zwrócić uwagę na częste występowanie w utworze motywu 

vanitas. Na jego obecność wskazują przede wszystkim fragmenty postulujące nie-

ufność wobec pozornych światowych dóbr, ale także – wobec śmiertelnego i ule-

gającego słabościom człowieka. Taki stosunek do rzeczywistości przywołuje roz-

maite konteksty kultury, chociażby biblijne. Nie trzeba sięgać do Księgi Koheleta, 

aby znaleźć wanitatywne opisy, w które obfitują też np. teksty psalmów. Przy-

toczmy parafrazę Jana Kochanowskiego59:  

 

Na króle się nie spuszczajcie, 

Śmiertelnemu nie ufajcie, 

Bo ten nie pomoże sobie 

Pogotowiu ani tobie. 

Skoro duch wynidzie z ciała, 

Ziemia ziemię będzie brała, 

A nasze płonne nadzieje 

Po powietrzu dma rozwieje. 

Tu człowiek prawie szczęśliwy, 

Komu sam Pan jest chętliwy, 

A on też tylko jednemu 

Ufa Panu Bogu swemu.60  

(Psalm 146, Lauda, anima mea, Dominum) 

 

 

Zakończenie 

 

Zawarte w niniejszym artykule refleksje stanowią potwierdzenie tezy o spój-

ności i koherencji dorobku twórczego Macieja Kazimierza Sarbiewskiego. Porów-

nanie postawy życiowej jezuity (o której możemy wnioskować tylko na podstawie 

                                                           
59 Sarbiewski bardzo cenił twórczość Kochanowskiego i stawiał go ponad wszystkich innych zna-

nych mu poetów włoskich, francuskich czy hiszpańskich, gdyż „przewyższa ich wytwornością mowy 

polskiej, powagą myśli, doborem inwencji, zwłaszcza obrazowej, wreszcie pewną tężyzną (nervo)”. Zob. 

Maciej Kazimierz Sarbiewski, Wykłady poetyki (Praecepta poetica), tłum. i oprac. Stanisław Skimina 

(Wrocław–Kraków: Ossolineum, 1958), 38. Warto dodać, że Sarbiewski nawiązuje nie tylko do polskich, 

lecz również do łacińskich utworów Kochanowskiego, na których wzoruje niekiedy kompozycję swoich 

liryków. 
60 Jan Kochanowski, Dzieła polskie, oprac. Julian Krzyżanowski (Warszawa: Państwowy Instytut 

Wydawniczy, 1972), 534.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

215 

 

fragmentarycznych relacji, coś jednak komunikujących), jego osiągnięć na polu 

poetyki, filozofii, teologii czy wreszcie sztuki operowania słowem pozwala skon-

statować, że mamy do czynienia z osobowością o bardzo wyrazistych i ustabilizo-

wanych poglądach, projektowanych na różne płaszczyzny artystycznej działalno-

ści. Nie oznacza to bynajmniej, że jedyną drogą do odkrycia fenomenu sarmac-

kiego Horacego jest przesadny biografizm. To dzięki wnikliwej analizie pojawia-

jącej się w lirykach metaforyki, celów stawianych poezji czy stosunku autora Dii 

gentium do tradycji wieków ubiegłych można zauważyć, że jezuita niejako zdepo-

nował się mentalnie w dziele.  

Dzieje zarówno życia, jak i twórczości Sarbiewskiego obnażają smutny para-

doks – są spełnieniem najczarniejszych wizji z Ody IV. 12. Wygnanie z Rzymu, na 

wieść – „powodowaną zawiści strzałą” – o nieprzeciętnym talencie sarmackiego 

Horacego, a potem stopniowe wypieranie ze zbiorowej świadomości dokonań po-

ety zdają się potwierdzać uniwersalność tez o zawodności Sławy uzależnionej od 

opinii śmiertelników. 

Podejmowane przez Sarbiewskiego próby nadania własnej twórczości lirycz-

nej wymiaru ogólnoludzkiego, czego świadectwem są: charakter poruszanych te-

matów, zwrot ku chrystianizmowi oraz liczne odwołania do zdobyczy przeszłości, 

powinny stanowić zachętę do praktykowania nowych sposobów odczytań, inter-

pretacji jego dzieł. Szczególnie wartościowe może się w tym przypadku okazać dą-

żenie nie do „uwspółcześniania”, lecz do odnajdywania w tekstach trwałych i nie-

zmiennych sensów, nieuwarunkowanych przez atmosferę epoki, kontekst histo-

ryczny czy poziom świadomości społecznej. 

 

 

Bibliografia 
 

Literatura podmiotu:  

 

Horacy. Wybór poezji. Tłum. i oprac. Jerzy Krókowski. Wrocław: Ossolineum, 2007. 

Kochanowski, Jan. Dzieła polskie. Oprac. Julian Krzyżanowski. Warszawa: Państwowy Instytut 

Wydawniczy, 1972. 

Sarbiewski, Maciej Kazimierz. „Do Jana Libiniusza. Usprawiedliwienie swej samotności” (Oda 

IV. 12). W: Maciej Kazimierz Sarbiewski, Peregrinatio terrestris. Carmina selecta | Ziem-

skie pielgrzymowanie. Wiersze wybrane. Tłum. Elwira Buszewicz, 118–119. Kraków: 

Universitas, 2003. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

216 

 

Sarbiewski, Maciej Kazimierz. „Do Janusza Libińskiego. Usprawiedliwia swe odosobnienie” 

(Oda IV. 12). W: Maciej Kazimierz Sarbiewski, Lyrica quibus accesserunt iter Romanum 

et Lechiados fragmentum | Liryki oraz Droga rzymska i fragment Lechiady. Tłum. Tade-

usz Karyłowski. Oprac. Mirosław Korolko przy współudziale Jana Okonia, 347. War-

szawa: Instytut Wydawniczy PAX, 1980. 

Sarbiewski, Maciej Kazimierz. De perfecta poesi, sive Vergilius et Homerus | O poezji doskona-

łej, czyli Wergiliusz i Homer. Tłum. Marian Plezia. Oprac. Stanisław Skimina. Wrocław: 

Ossolineum, 1954. 

Sarbiewski, Maciej Kazimierz. Wykłady poetyki (Praecepta poetica). Tłum. i oprac. Stanisław 

Skimina. Wrocław–Kraków: Ossolineum, 1958. 

 

 

Literatura przedmiotu:  

 

Bobiatyński, Lech. „Horacjańskie źródła motywów stoickich w poezji Macieja Kazimierza Sar-

biewskiego”. W: Wątki neostoickie w literaturze polskiego renesansu i baroku. Red. Piotr 

Urbański, 191–210. Szczecin: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Szczecińskiego, 

1999. 

Bolewski, Jacek. „Nascitur una… discors concordia. Aspekty teologiczne twórczości Sarbiew-

skiego”. W: Nauka z poezji Macieja Kazimierza Sarbiewskiego. Praca zbiorowa. Red. Jacek 

Bolewski, Jakub Zdzisław Lichański, Piotr Urbański, 87–111. Warszawa: Collegium Bo-

bolanum, 1995. 

Borowski, Andrzej. „Obecność Sarbiewskiego w literaturze europejskiej”. W: Nauka z poezji 

Macieja Kazimierza Sarbiewskiego. Praca zbiorowa. Red. Jacek Bolewski, Jakub Zdzisław 

Lichański, Piotr Urbański, 189–204. Warszawa: Collegium Bobolanum, 1995. 

Buszewicz, Elwira. „Maciej Kazimierz Sarbiewski – ody refleksyjne i religijne”. W: Lektury po-

lonistyczne. Średniowiecze – Renesans – Barok. T. 3: Barok. Red. Janusz Stanisław Gru-

chała, 112–137. Kraków: Universitas, 1999. 

Grochal, Zbigniew. „Posłannictwo poety-filozofa w ujęciu Macieja Kazimierza Sarbiewskiego”. 

W: Nauka z poezji Macieja Kazimierza Sarbiewskiego. Praca zbiorowa. Red. Jacek Bolew-

ski, Jakub Zdzisław Lichański, Piotr Urbański, 125–133. Warszawa: Collegium Bobola-

num, 1995. 

Lam, Andrzej. „Exemplum szewca w poetyce Sarbiewskiego”. W: Maciej Kazimierz Sarbiewski 

i jego epoka. Próba syntezy. Red. Jakub Zdzisław Lichański, 187–192. Pułtusk: Akademia 

Humanistyczna im. Aleksandra Gieysztora, 2006. 

Łukaszewicz-Chantry, Maria. Trzy nieba. Przestrzeń sakralna w liryce Macieja Kazimierza Sar-

biewskiego. Wrocław: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Wrocławskiego, 2002. 

Urbański, Piotr. „Poezja Sarbiewskiego wobec duchowości ignacjańskiej”. W: Nauka z poezji 

Macieja Kazimierza Sarbiewskiego. Praca zbiorowa. Red. Jacek Bolewski, Jakub Zdzisław 

Lichański, Piotr Urbański, 112–124. Warszawa: Collegium Bobolanum, 1995. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

217 

 

Urbański, Piotr. „Ut pictura poesis w teorii i praktyce poetyckiej Sarbiewskiego”. W: Maciej 

Kazimierz Sarbiewski i jego epoka. Próba syntezy. Red. Jakub Zdzisław Lichański, 

139– 52. Pułtusk: Akademia Humanistyczna im. Aleksandra Gieysztora, 2006. 

 

 

 

Summary 

 

„The vain theatre of life”. To Jan Libiniusz. An excuse for my own  

solitude (Ode IV. 12) by Maciej Kazimierz Sarbiewski 

 

The author elaborates on Maciej Kazimierz Sarbiewskiʼs views on poetics and interprets 

his Ode IV. 12 (The vain theatre of life. To Jan Libiniusz. An excuse for my solitude) with ref-

erences to works by Horace and Jan Kochanowski. Quoted are Jesuit Sarbiewski’s lyrical works 

and theoretical treaties as well as essays written about this ‘Polish Horace’ by Polish literary 

critics. The first part of the article deals with poetics as interpreted by Sarbiewski,  highlighting  

the role of a poet and the hierarchy of arts as well as the function of allegorization and its relation 

to  the idea of fabulosa theologia. The second part takes up Ignatian themes in his lyrical works 

written after 1625. References to the doctrine of the Society of Jesus are strongly evident in Ode 

IV.12 and so are those to the concept of “theatrum mundi” and in particular to Horace’s literary 

works (especially Carmina III.1).  The author concludes that the ideas outlined in Sarbiewski’s 

theoretical treatises are consistent with his works in later years. 

 

Keywords: Maciej Kazimierz Sarbiewski, ode, the theatrum mundi concept, Jesuit Chris-

tianity  

 

 

Zusammenfassung 

 

"Das eitle Theater des Lebens". An Johann Libinius. Die Entschuldigung  

der eigenen Einsamkeit (Ode IV. 12) von Matthias Kasimir Sarbiewski 

 

Der Artikel verfolgt das Ziel, die Anschauungen von Matthias Kasimir Sarbiewski über 

gewählte Fragen der Poetik darzustellen sowie seine Ode IV. 12 An Johann Libinius. Die Ent-

schuldigung der eigenen Einsamkeit in einem vertieften Kontext (Horaz, Jan Kochanowski) zu 

interpretieren. Die Überlegungen wurden durch Bezüge auf lyrische Dichtung und theoretische 

Traktate des Jesuiten unterstützt. Eine wertvolle Untermauerung bilden darüber hinaus die Ab-

handlungen u. a. von Andrzej Borowski, Piotr Urbański oder Elwira Buszewicz über das Schaf-

fen des sarmatischen Horaz. Der Artikel setzt sich aus zwei grundlegenden Teilen, von denen 

der erste der von Sarbiewski formulierten Poetik gewidmet ist. Die Verfasserin stellt darin die 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21



Anna Al-Araj, „Próżny teatr życia”. Do Jana Libiniusza… 

 

218 

 

Ideen des Denkers über die Rolle des Dichters, die Hierarchie der Künste, die Funktion des 

Allegorisierungsverfahrens und seine Beziehung zum Konzept von Theologia fabulosa vor. Im 

nächsten Teil wird auf die Anwesenheit der ignatianischen Motive in der Dichtung des Jesuiten 

nach 1625 fokussiert. Verweise auf die Doktrin des Ordens des Heiligen Ignatius Loyola prägen 

auch im starken Maße das Gefüge der Ode IV. 12, darüber hinaus erweisen sich als genauso 

wichtige Kontexte das Topos von Theatrum mundi und das literarische Werk von Horaz (be-

sonders Carm. III. 1). Die Überlegungen münden in der These über die Kohärenz der in seinen 

theoretischen Schriften erläuterten Ideen mit der Aussage der "späteren" Gedichte von Sar-

biewski. 

 

Schlüsselworte: Matthias Kasimir Sarbiewski, Ode, Topos von Theatrum mundi, Jesuiti-

scher Christianismus 

 

 

 

Information about Author: 

 

ANNA AL-ARAJ, PhD student at the Faculty of Polish Studies of the Jagiellonian University, graduate 

in musicology and Polish philology, Jagiellonian University in Cracow; e-mail: annaa.alaraj@gmail.com 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 08/01/2026 12:19:21

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

