
  

 

183 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 34 (2022) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2022.34.183-207 

 

Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji  

w dysjunktywizmie epistemologicznym  

Johna McDowella 

 

 Michał Bochen 1 
 https://orcid.org/0000-0002-6128-4348 

 

Dysjunktywizm epistemologiczny McDowella opiera się na tezie o odmiennym statusie 

epistemicznym doświadczeń weredycznych i nieweredycznych. Niektóre doświadczenia were-

dyczne mogą bowiem stanowić przypadek manifestowania się tego, że x jest F – McDowell 

uważa, że w takiej sytuacji podmiot dysponuje niepodważalną racją dla przekonania o tym, że 

x jest F ma miejsce. W krytycznej części artykułu pokazuję, że tak rozumiane doświadczenie nie 

może dostarczyć podmiotowi niepodważalnej racji, ponieważ identyfikacja doświadczenia jako 

manifestowania się tego, że jest F jest zdolnością zawodną. W ostatniej części artykułu wskazuję, 

że możemy przyjąć koncepcję uzasadnienia percepcyjnego bez potrzeby przyjmowania idei nie-

podważalności racji. 

 

Słowa kluczowe: John McDowell, dysjunktywizm, percepcja, epistemologia, doświadcze-

nie weredyczne 

 

 

 

 

 

 
                                                           

MICHAŁ BOCHEN, mgr, doktorant w Szkole Doktorskiej Nauk Humanistycznych Uni-

wersytetu Marii Curie-Skłodowskiej w Lublinie, adres do korespondencji: Szkoły Doktorskie 

UMCS, ul. Weteranów 18, 20-038 Lublin, e-mail: michal.bochen@poczta.umcs.lublin.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

184 

 

Wstęp: podważalność racji percepcyjnych i problem wiedzy percepcyjnej 
 

W artykule przeprowadzam rekonstrukcję dysjunktywizmu epistemologicz-

nego Johna McDowella oraz jego krytykę. W ostatniej części tekstu proponuję sta-

nowisko wobec uzasadnienia percepcyjnego, które ma pokazać, że epistemolo-

giczne motywacje stojące za stanowiskiem McDowella (konieczność przyjęcia nie-

podważalnych racji epistemicznych) nie są uzasadnione. Chciałbym przy tym za-

znaczyć, że propozycja ta stanowi wyłącznie zarysowanie koncepcji uzasadnienia 

percepcyjnego i będzie rozwijana w innych artykułach.  

W dalszej części wprowadzenia do niniejszego tekstu chciałbym przedstawić 

specyfikę oraz motywacje stojące za koncepcją, na którą odpowiedzią na być dys-

junktywizm epistemologiczny Johna McDowella. 

Stanowisko McDowella ma stanowić alternatywę wobec koncepcji epistemo-

logicznej, w której doświadczenie percepcyjne jest zawsze podważalną racją epi-

stemiczną. Uznanie takiego charakteru uzasadnienia percepcyjnego opiera się na 

założeniu, że doświadczenie może być zarówno przypadkiem doświadczenia we-

redycznego, czyli doświadczenia zgodnego z tym, jak faktycznie mają się rzeczy 

w świecie, oraz przypadkiem doświadczenia nieweredycznego, czyli doświadcze-

nia niezgodnego z tym, jak faktycznie mają się rzeczy w świecie (np. iluzji, halu-

cynacji)1. Te dwa rodzaje sytuacji percepcyjnej cechuje fenomenalna nieodróż-

nialność: tj. ograniczając się tylko do tego, co bezpośrednio dane w doświadczeniu 

nie potrafimy osądzić jakiego rodzaju jest ono doświadczeniem2. Z faktu 

                                                           
1 Taką zgodność możemy rozumieć na przykład jako zgodność pomiędzy treścią doświad-

czenia oraz stanu świata. W przypadku percepcji weredycznej możemy powiedzieć, że stan per-

cepcyjny x weredycznie reprezentuje stan świata y wtw (i) x posiada treść y oraz (ii) y ma miej-

sce. Por. Jonathan Cohen, „Perceptual representation, veridicality, and the interface theory of 

perception”, Psychon Bull Rev 2015, nr 22: 1514, DOI: 10.3758/s13423-014-0782-3. Takie ro-

zumienie weredyczności możemy uzupełnić o warunek przyczynowej relacji percepcji z przed-

miotem niezależnym od niej: „Percepcja jest zgodna z rzeczywistością wtedy i tylko wtedy gdy, 

jest powodowana przez istniejący niezależnie od niej przedmioty fizyczny, który jawi się jej 

w sposób mu właściwy” (Adriana Schetz, „Alternatywizm w teorii percepcji”, Diametros 2007, 

nr 14: 90). 
2 „Gdy mam halucynację zaśnieżonego krajobrazu lub gdy ostre słońce odbijające się od 

gładkiej powierzchni aluminiowego dachu wywołuje iluzję zaśnieżenia oraz gdy faktycznie wi-

dzę śnieg za oknem, to wydaje się, że we wszystkich tych przypadkach jest coś takiego, co pre-

zentuje moje doświadczenie: za każdym razem jest to jakaś zaśnieżona przestrzeń” [Adriana 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

185 

 

występowania doświadczeń nieweredycznych oraz ich nieodróżnialności wzglę-

dem doświadczeń weredycznych wyciąga się z kolei (a) wniosek epistemolo-

giczny, zgodnie z którym w nieodróżnialnych doświadczeniach weredycznych 

i nieweredycznych mamy do czynienia z treścią o takim samym statusie episte-

micznym3 oraz (b) wniosek metafizyczny, zgodnie z którym nieodróżnialne do-

świadczenia weredyczne i nieweredyczne są takim samym rodzajem zdarzenia 

umysłowego4. Niezależnie od tego, czy przyjmujemy oba twierdzenia, czy wyłącz-

nie (a) lub (b), słuszniej będzie mówić, że doświadczenie jest wyłącznie jawieniem 

się, że x jest F. Nie jest ono w związku z tym doświadczeniem tego, jak faktycznie 

mają się rzeczy, lecz doświadczeniem tego, jak podmiotowi percypującemu wy-

daje się, że owe się mają. Taki sposób mówienia o percepcji nie implikuje bowiem, 

że możemy mieć w niej do czynienia z czymś, co nie jest wspólne obu jej rodzajom. 

Z epistemologicznego punktu widzenia fakt, że w doświadczeniu mamy do 

czynienia wyłącznie z jawieniem się, że x jest F może prowadzić do sceptycyzmu 

względem wiedzy percepcyjnej. Albowiem, jeżeli w każdym przypadku doświad-

czenie, że x jest F jest zgodne z tym, że x nie jest F, nie możemy uznać, że percepcja 

może kiedykolwiek dostarczyć nam decydującej racji za tym, że x jest F. Jeżeli nie 

posiadamy kryterium odróżnialności doświadczeń weredycznych i nieweredycz-

nych, to każde nasze doświadczenie posiada taki sam status epistemiczny. Nie mo-

żemy wobec tego uznać, że doświadczenie, że x jest F może kiedykolwiek zadecy-

dować o tym, że nasze przekonanie o tym, że x jest F stanowi wiedzę o tym, jak 

mają się rzeczy w świecie5.  

  

                                                           
Schetz, „Percepcja i pamięć”, w: Przewodnik po epistemologii, red. Renata Ziemińska (Kraków: 

Wydawnictwo WAM, 2013), 275]. 
3 Por. John McDowell, „Criteria, defeasibility, and knowledge: Annual Philosophical Lec-

ture, Henriette Hertz Trust”, Proceedings of the British Academy 1982, vol. 68: 386. 
4 Por. Michael G. F. Martin, „The Limits of Self-Awareness”, Philosophical Studies: An 

International Journal for Philosophy in the Analytic Tradition 120, nr 1 (2004): 40, 

DOI:10.1023/b:phil.0000033751.66949.97 
5 Klasycznym przykładem tego rodzaju stanowiska epistemologicznego jest kartezjańska 

epistemologia percepcji, zgodnie z którą doświadczenie percepcyjne nie prowadzi podmiotu do 

wiedzy o świece zewnętrznym, lecz wyłącznie do wiedzy o faktach dotyczących jego własnych 

percepcyjnych doświadczeń. Por. David James Barnett, „Perceptual Justification and the Car-

tesian Theater”, w: Oxford Studies in Epistemology. Volume 6, red. Tamar Szabó Gendler, John 

Hawthorne (Oxford: Oxford University Press, 2019), 1–31. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

186 

 

Dysjunktywizm epistemologiczny jako koncepcja  

uzasadnienia percepcyjnego 

 

Obraz w ramach którego możliwe jest zaakceptowanie, że doświadczenia we-

redyczne i nieweredyczne pomimo swojej fenomenalnej nieodróżnialności posia-

dają odmienny status epistemiczny jest obecny w teorii percepcji określanej mia-

nem dysjunktywizmu epistemologicznego6 (w polskiej literaturze zwanym także 

alternatywizmem epistemologicznym7).  

                                                           
6 Dysjunktywizm epistemologiczny jest jedną z odmian dysjunktywizmu w filozofii per-

cepcji, czyli stanowiska, zgodnie z którym doświadczenie percepcyjne należy rozumieć jako al-

ternatywę rozłączną (albo dysjunkcję – zob. przypis 7). Dopuszcza się zatem, że doświadczenie 

może być albo doświadczeniem weredycznym, albo doświadczeniem nieweredycznym, albo in-

nego rodzaju stanem percepcyjnym. Odrzuca się zatem przekonanie, że fenomenalna nieodróż-

nialność doświadczeń świadczy o ich identyczności na innym poziomie. Według dysjunktywi-

zmu metafizycznego, te różne rodzaje doświadczenia są innymi rodzajami zdarzenia umysło-

wego, z kolei zgodnie z dysjunktywizmem epistemologicznym – te różne rodzaje doświadczenia 

pociągają za sobą racje o odmiennym statusie epistemicznym. Oprócz omawianej tutaj filozofii 

McDowella, stanowisko to jest obecne między innymi w pracach takich autorów, jak John Mi-

chael Hinton, Paul Snowdon, Michael Martin, czy Duncan Pritchard. 
7 Alternatywizm to dosłowne tłumaczenie angielskiego terminu disjunctivism.  

W polskiej literaturze stosuje je m. in. Adriana Schetz. Por. Adriana Schetz, „Alternatywizm 

w teorii percepcji”, 85–104. Można uznać, że jest to przekład trafniejszy niż „dysjunktywizm”, 

ponieważ angielski termin disjunctivism oznacza stanowisko, które analizuje doświadczenie 

jako alternatywę rozłączną [disjunction], a nie dysjunkcję [alternative denial]. „Dysjunkty-

wizm” będzie w kontekście takiej interpretacji kalką językową, która może wprowadzać w błąd 

co do funktora logicznego zastosowanego w oznaczanym przez nią stanowisku. Należy przy tym 

zauważyć, że odczytywanie tego stanowiska w kategoriach alternatywy rozłączonej nie jest je-

dyną jego interpretacją. Paweł Zięba uważa na przykład, że główną tezę tego stanowiska po-

winno rozumieć się nie w kategoriach alternatywy rozłącznej, lecz właśnie dysjunkcji – wówczas 

znacznie trafniejszym przekładem będzie „dysjunktywizm”. Por. Paweł J. Zięba, „Alternaty-

wizm, dysjunktywizm i pluralizm doświadczeniowy”, Studia Humanistyczne AGH 17, nr 1 

(2018): 7–19. W moim przekonaniu, taka dwuznaczność stanowi dobrą rację dla odrzucenia 

konieczności tłumaczenia terminu disjunctivism jako „alternatywizm”– jeżeli możliwe są dwie 

interpretacje, to nie jesteśmy ograniczeni koniecznością zachowania porządku terminologicz-

nego, łączącego to stanowisko z konkretnym funktorem logicznym. Uznaję również, że inter-

pretacja Zięby jest przekonująca i z tego powodu skłaniam się do tłumaczenia terminu disjunc-

tivism jako „dysjunktywizm”. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

187 

 

Sednem dysjunktywizmu epistemologicznego McDowella jest odrzucenie 

twierdzenia, że doświadczenia weredyczne i nieweredyczne ze względu na feno-

menalną nieodróżnialność pociągają epistemiczne racje tego samego rodzaju8. 

Odrzucenie to McDowell motywuje zwróceniem uwagi na to, że doświadczenia 

weredyczne mogą przybierać szczególny charakter – jego zdaniem mogą być one 

stanami, w którym fakt (np. to, że przede mną znajduje się ręka) bezpośrednio 

manifestuje się podmiotowi percypującemu9 – jeżeli zaś przyjmujemy, że w do-

świadczeniu weredycznym manifestuje mi się fakt, że x jest F, to możemy również 

uznać, że wystąpienie takiego stanu rzeczy w sposób bezpośredni pozwala mi wie-

dzieć, że x jest F. Na tym, według McDowella, polega szczególna wartość episte-

miczna doświadczenia weredycznego w uzasadnieniu, czyli jego bezpośrednie po-

wiązanie z faktem – racja oparta na doświadczeniu tego rodzaju nie może być 

podważona10. McDowell uznaje, że, wbrew stanowiskom opartym na argumen-

tach z iluzji i halucynacji, możemy przyjąć, że doświadczenie weredyczne oferuje 

niepodważalne racje epistemiczne, ponieważ oprócz tego, że jest ono zgodne 

z faktem jest ono również manifestowaniem się tego, że ów fakt ma miejsce. 

Chciałbym przy tym zwrócić uwagę na dwa fragmenty, w których (między 

innymi) McDowell przedstawia swoją wersję dysjunktywizmu epistemologicz-

nego – zestawienie ich ze sobą ujawni bowiem złożone rozumienie tego, czym, 

jego zdaniem, jest manifestowanie się tego, że x jest F:  

 
[…] jawienie, że rzeczy mają się tak-a-tak może być albo wyłącznie jawieniem się 

albo faktem, że rzeczy mają się tak-a-tak percepcyjnie manifestującym się podmio-

towi. Tak jak poprzednio przedmiotem doświadczenia w przypadkach zwodniczych 

jest tylko jawienie się. Nie musimy jednak przyjmować, że w przypadkach niezwod-

niczych przedmiotem doświadczenia jest również tylko jawienie się, a zatem coś, co 

nie sięga samego faktu. Przeciwnie, jawienie się, które jest prezentowane w tych 

przypadkach jest samym tym faktem ujawniającym się doświadczającemu11.  

                                                           
8 Por. McDowell, „Criteria, Defeasibility, and Knowledge”, 386. 
9 Por. tamże, 386–387. 
10 Por. John McDowell, Perception as a Capacity for Knowledge (Milwaukee: Marquette 

University Press, 2011), 31. 
11 „[…] an appearance that such-and-such is the case can be either a mere appearance or 

the fact that such-and-such is the case making itself perceptually manifest to someone. As be-

fore, the object of experience in the deceptive cases is a mere appearance. But we are not to 

accept that in the non-deceptive cases to the object of experience is a mere appearance, and 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

188 

 

 

[…] kiedy wszystko idzie dobrze w działaniu zdolności percepcyjnej należącej do 

racjonalności jej posiadacza, postrzegający znajduje się w stanie percepcyjnym, 

w którym niektóre cechy jego otoczenia są tam dla niego, są percepcyjnie obecne 

w jego racjonalnie samoświadomej przytomności12. 

 

Różnica pomiędzy tymi dwoma sformułowaniami jest znacząca. W pierw-

szym cytowanym fragmencie McDowell mówi o kategoriach w których należy 

analizować doświadczenie percepcyjne: może być ono albo tylko jawieniem się 

tego, jak mają się rzeczy, albo owo jawienie się może być manifestowaniem się 

tego, jak mają się rzeczy. Drugi fragment dotyczy tego, czym jest owo manifesto-

wanie się – zdaniem McDowella jest ono zdolnością percepcyjną (z której posia-

dania podmiot zdaje sobie sprawę), która zostaje wykorzystana w prawidłowy 

sposób i to sprawia, że pewien aspekt otoczenia podmiotu percypującego staje się 

obecny dla jego świadomości. Czym według McDowella jest ów prawidłowy spo-

sób wykorzystania tej zdolności zostanie omówione dalej.  

McDowell neguje epistemologiczny obraz, zgodnie z którym stanowisko do-

tyczące świata (wyrażające się w przekonaniach w rodzaju „Tutaj jest ręka”) wy-

pracowujemy w oparciu o dane odnoszące się wyłącznie do tego, jak nam się wy-

daje, że mają się rzeczy (jawienie się, że tutaj jest ręka). McDowell uważa, że nic 

nas nie zobowiązuje do zaakceptowania takiego obrazu: ze zjawiska zawodności 

percepcji nie wynika bowiem, że za każdym razem prezentuje nam ona wyłącznie 

to, jak rzeczy nam się jawią (nawet w sytuacji gdy nie mamy żadnych wątpliwości, 

że rzeczy faktycznie są takie, jak nam się jawią)13. 

Należy jednocześnie zwrócić uwagę na to, że w dysjunktywizmie McDowella 

nacisk kładzie się wyłącznie na „dobrą” część dysjunkcji. Jeżeli mamy do czynienia 

z następującą dysjunkcją: (I) albo doświadczam ręki przed moją twarzą, (II) albo 

                                                           
hence something that falls short of the fact itself On the contrary, the appearance that is pre-

sented to one in those cases is a matter of the fact itself being disclosed to the experiencer” 

(McDowell, „Criteria, Defeasibility, and Knowledge”: 386–387). 
12 „[…] when all goes well in the operation of a perceptual capacity of a sort that belongs 

to its possessor’s rationality a perceiver enjoys a perceptual state in which some feature of her 

environment is there for her, perceptually present to her rationally self-conscious awareness” 

(McDowell, Perception as a Capacity, 30–31). 
13 Por. John McDowell, Mind and World (Cambridge: Harvard University Press, 1996), 

112–113. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

189 

 

znajduję się w pewnego rodzaju stanie urojeniowym, albo (III) żadne z nich nie 

zachodzi, to jeżeli ma miejsce (I) wówczas moje przekonanie o tym, że „Tutaj jest 

ręka” opiera się na tym, że widzę, iż tutaj jest ręka. W takim przypadku doświad-

czam ręki przed moją twarzą; to z kolei pozwala mi wiedzieć, że „Tutaj jest ręka”, 

ponieważ jeżeli miała miejsce sytuacja z (I), to bez znaczenia dla epistemicznego 

statusu mojego przekonania będzie możliwość wystąpienia sytuacji z (II) lub (III) 

– takie sytuacje nie miały w tym przypadku miejsca.  

 
Jeżeli ktoś widzi, że P, nie może być tak, że P nie ma miejsca. Tak więc jeżeli ktoś 

zaakceptuje dysjunktywną koncepcję, nie może dalej twierdzić, że ‘kanoniczne uza-

sadnienie twierdzeń percepcyjnych przebiega przez podważalną podstawę wnio-

skowania’14.  

 

Jeżeli stan percepcyjny sprawia, że pewien aspekt środowiska jest obecny  

w racjonalnie samoświadomej uważności postrzegającego, nie ma możliwości, 

zgodnej z tym, że ktoś znajduje się w takim stanie, że rzeczy nie mają się tak, jak ów 

stan utwierdza w przekonaniu postrzegającego, że owe się mają […]. Gwarancja dla 

przekonania, które ów stan zapewnia jest niepodważalna; ona nie może być podwa-

żona15. 

 

Według McDowella, w sytuacji, w której w doświadczeniu percepcyjnym 

mam dostęp do tego, że przede mną znajduje się ręka i przede mną faktycznie 

znajduje się ręka, moje przekonanie oparte na takim doświadczeniu będzie zare-

jestrowaniem faktu, czyli tego, że przede mną znajduje się ręka. Takie „zarejestro-

wanie” stanu rzeczy nie odbywa się niezależnie od kompetencji poznawczych pod-

miotu percypującego. Zdaniem McDowella, aby można było powiedzieć, że 

                                                           
14 „If someone sees that P, it cannot fail to be the case that P. So if one accepts the disjunc-

tive conception, one is not at liberty to go on supposing that ‘the canonical justification of per-

ceptual claims proceed through a defeasible inferential base’” [John McDowell, „The Disjunc-

tive Conception of Experience as Material for a Transcendental Argument”, w: John McDowell, 

The Engaged Intellect. Philosophical Essays (Cambridge: Harvard University Press, 2013), 234–

235]. 
15 „If a perceptual state makes a feature of the environment present to a perceiver’s ration-

ally self-conscious awareness, there is no possibility, compatibly with someone’s being in that 

state, that things are not as the state would warrant her in believing that they are […]. The 

warrant for belief that the state provides is indefeasible; it cannot be undermined” (McDowell, 

Perception as a Capacity, 31). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

190 

 

doświadczenie jest stanem, w którym podmiotowi manifestuje się to, jak mają się 

rzeczy nie tylko musi być ono doświadczeniem zgodnym z tym, jak mają się rze-

czy, lecz również warunki, w których odbywa się to doświadczenie muszą być 

sprzyjające oraz podmiot musi zdawać sobie sprawę z tego, że owe są sprzyjające16. 

Wynika to ze szczególnego rozumienia percepcji obecnego w tym stanowisku. 

Według McDowella, percepcja stanowi zdolność do osiągania wiedzy o świecie. 

Aby możliwe było poprawne wykorzystanie takiej zdolności wymagane jest posia-

danie przez podmiot przekonania o tym, że nie występują warunki, które mogłoby 

wprowadzić go w błąd podczas percepcji. Jeżeli podmiot zdaje sobie sprawę z wy-

stępowania niesprzyjających warunków, to takie doświadczenie (nawet jeżeli by-

łoby doświadczeniem weredycznym) nie będzie wówczas manifestowaniem się 

tego, jak mają się rzeczy, lecz tylko jawieniem się tego, jak mają się rzeczy. 

Należy w związku z tym zauważyć, że aby „ocalić” nieinferencyjność wiedzy 

opartej na doświadczeniu percepcyjnym, McDowell uznaje, że percepcja nie tylko 

ugruntowuje wiedzę takiego rodzaju, lecz czyni to w odpowiedni sposób, który 

pozwala jej stanowić bezpośredni czynnik uzasadniający. To wymaga specjalnego 

rozumienia doświadczenia percepcyjnego, które jest dalekie od rozumienia trady-

cyjnego, wedle którego stanowi ono całkowicie odbiorczy proces poznawczy nie-

zależny od procesów poznawczych wyższego rzędu (takich jak myślenie czy pa-

mięć)17. Zdaniem McDowella, już podczas percypowania świata udział biorą po-

jęciowe zdolności podmiotu percypującego – te same, które wykorzystywane są 

podczas formułowania sądów o świecie. Zgodnie z przyjmowaną przez niego kon-

cepcją percepcji, nie możemy uznać, że ktoś widzi na przykład, że coś jest takiej 

a takiej barwy, jeżeli nie posiada przy tym pojęcia widocznych powierzchni przed-

miotów oraz pojęcia odpowiednich warunków do określenia jakiej barwy jest 

przedmiot18. Doświadczenie percepcyjne nie ogranicza się zatem wyłącznie do od-

twarzania danych sensorycznych: np. o powierzchniach przedmiotów, bez hipo-

tez dotyczących natury, możliwego użycia albo funkcji oglądanych 

                                                           
16 Por. tamże, 48. 
17 Przykład takiego rozumienia doświadczenia można zdaniem McDowella odnaleźć 

w tradycyjnym empiryzmie. Por. John McDowell, „Sellars and the Space of Reasons”, Analysis 

22, nr 8 (2019): 3. 
18 Por. McDowell, Mind and World, 30. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

191 

 

przedmiotów19. W stanowisku McDowella właściwym przedmiotem percepcji jest 

pewnego rodzaju treść20 – elementami, z której owa treść się składa są z kolei po-

jęcia. Co za tym idzie, owa treść posiada charakter propozycjonalny, tj. jest ona 

tożsama z treścią sądu. Jeżeli zatem widzę przed sobą rękę, to treścią mojego do-

świadczenia będzie to, że „Tutaj jest ręka”21. Dzięki takiej treści, zdaniem McDo-

wella, percepcja może być określona jako epistemicznie wartościowe ufundowa-

nie naszych przekonań o świecie22. 

W odniesieniu do epistemologicznego stanowiska McDowella taka koncep-

cja percepcji pozwala rozumieć ją jako zdolność do poznania tego, jak mają się 

rzeczy w otoczeniu percypującego, ponieważ taką percepcję umożliwia, między 

innymi, znajomość sprzyjających warunków do doświadczenia tego, jak mają się 

rzeczy: „Zgodnie z poglądem, który rekomenduję, percepcyjny stan, w którym ja-

kaś cecha środowiska jest obecna jest aktem racjonalnej zdolności do wiedzy, 

zdolności, w wykorzystaniu której wie się o rzeczach i wie się, jak się o nich wie”23. 

Przykładem zdolności tego rodzaju, który podaje McDowell, jest zdolność do 

poznania barw przedmiotów poprzez patrzenie na nie. Uważa on, że osoba, która 

posiada taką zdolność (i zdaje sobie sprawę, że ją posiada) dysponuje między 

                                                           
19 Czyli tak jak wczesny poziom widzenia opisuje np. David Marr. Por. David Marr, Vision 

(Cambridge: The MIT Press, 1982), 269. 
20 Stanowisko McDowella wobec percepcji jest stanowiskiem zawierającym pogląd, który 

Bill Brewer określa mianem „Content View”. Według tego poglądu, doświadczenie percepcyjne 

powinno być charakteryzowane przez swoją treść reprezentacyjną, czyli przez sposób, w jaki 

reprezentuje przedmioty jako będące w świecie otaczającym percypującego – nasza percepcyjna 

relacja ze światem powinna być zatem opisana w kategoriach reprezentacyjnej treści doświad-

czenia percepcyjnego, a nie w kategoriach naszej relacji z jakiegokolwiek rodzaju przedmiotem. 

Por. Bill Brewer, Perception and its Objects (Oxford: Oxford University Press, 2011), 54. 
21 Por. McDowell, Mind and World, 26. 
22 Por. tamże, rozdziały 1–3. Modyfikację tego stanowiska przeprowadza z kolei  

w Avoiding the Myth of the Given, gdzie podtrzymuje twierdzenie, że percepcja posiada treść 

pojęciową, lecz nie uznaje, iż świadczy to o jej propozycjonalności. Treść doświadczenia jest tam 

rozumiana wciąż jako pojęciowa, lecz jej propozycjonalność jest tylko potencjalna. Por. John 

McDowell, „Avoiding the Myth of the Given”, w: John McDowell, Having the World in View. 

Essays on Kant, Hegel, and Sellars (Cambridge: Harvard University Press, 2013), 256–274. 
23 „On the view I am recommending, a perceptual state in which some feature of the en-

vironment is present to one is an act of a rational capacity for knowledge, a capacity in whose 

exercises one knows things and knows how one knows them” (McDowell, Perception as a Ca-

pacity, 44). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

192 

 

innymi znajomością tego, w jakich warunkach oświetlenia przedmioty winny być 

obserwowane, aby można było poprawnie rozpoznać ich barwę24. W związku 

z powyższym, jeżeli doświadczy ona weredycznie barwy przedmiotu w dobrym 

oświetleniu i będzie zdawała sobie sprawę z występowania takich warunków, po-

siadanie określonej barwy przez przedmiot zamanifestuje się jej. Jeżeli taka osoba 

będzie zdawała sobie sprawę z tego, że oświetlenie nie jest odpowiednie, nie będzie 

mogła wykorzystać poprawnie tej zdolności i, w związku z tym, jej doświadczenie 

nie będzie przypadkiem manifestowania się, że przedmiot posiada taką a taką 

barwę. Tak samo rzecz będzie się miała jeżeli osoba pomyli się co do tego, że 

oświetlenie, w których odbywa się obserwacja jest odpowiednie do wykorzystania 

tej zdolności – wówczas wykorzysta swoją zdolność w niepoprawny sposób, cho-

ciaż nie będzie zdawała sobie z tego sprawy25. 

Jak zostało zasygnalizowane na początku artykułu, dysjunktywizm epistemo-

logiczny McDowella opiera się na tezie, która mówi o epistemicznej różnicy po-

między fenomenalnie nieodróżnialnymi doświadczeniami weredycznymi oraz 

doświadczeniami nieweredycznymi. Różnica ta polega na tym, że weredyczne do-

świadczenie, że x jest F może w pewnych sytuacjach przybrać postać manifesto-

wania się tego, że x jest F. Doświadczenie tego rodzaju oprócz tego, że jest zgodne 

z faktem, że x jest F jest także oparte na przekonaniu podmiotu o tym, że doświad-

czenie to odbyło się w sprzyjających warunkach dla obserwacji tego, że x jest F. 

Dzięki temu możemy przyjąć, że w pewnych przypadkach pomiędzy doświadcze-

niami weredycznymi i nieweredycznymi zachodzi znacząca epistemiczna różnica. 

Jeżeli bowiem podmiot zdaje sobie sprawę, że jego doświadczenie, że x jest F od-

bywa się w warunkach sprzyjających doświadczeniu tego, że x jest F i takie wa-

runki faktycznie mają miejsce możemy wówczas uznać, że takie doświadczenie, że 

x jest F pociąga za sobą niepodważalną rację epistemiczną za przekonaniem, że 

x  jest F. Zdaniem McDowella, jeżeli ktoś znajduje się w stanie manifestowania się 

tego, że x jest F, nie ma możliwości, że rzeczy nie mają się tak, jak ów stan gwa-

rantuje, że się mają26. 

 

 

                                                           
24 Por. tamże, 44–45. 
25 Por. tamże, 45. 
26 Por. tamże, 31. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

193 

 

Niepodważalność racji percepcyjnych i skuteczność percepcji 

 

Sądzę, że założenie, iż podmiot zdaje sobie sprawę ze sprzyjających okolicz-

ności do weredycznego doświadczenia, że x jest F jest niewystarczającym warun-

kiem do uznania, że ma on do czynienia z manifestowaniem się tego, że x jest F. 

Wiedza o sprzyjających warunkach obserwacji nie wystarczy bowiem do wyelimi-

nowania wszystkich okoliczności, które mogą obalić to, że doświadczenie, że x jest 

F odbywa się w warunkach sprzyjających temu doświadczeniu. To z kolei sprawia, 

że nasza zdolność do identyfikowania swoich doświadczeń jako przypadków ma-

nifestowania się tego jak mają się rzeczy jest zawodna. Zawodność tej zdolności 

stanowi z kolei problem dla uznania, że możliwe jest zdobycie przez podmiot nie-

podważalnej racji percepcyjnej. Jeżeli podmiot nie może osiągnąć pewności co do 

tego, że jego doświadczenie jest manifestowaniem się tego, jak mają się rzeczy, to 

zawsze istnieje możliwość podważenia racji opartej na tym doświadczeniu. 

Zanim przejdę do krytyki tej części stanowiska McDowella, zauważę, że wa-

runek obecności przekonania o sprzyjających warunkach percepcji stanowi bar-

dzo ważny aspekt jego dysjunktywizmu – bowiem taki dostęp po części konstytu-

uje to, co McDowell uznaje za szczególną sytuację percepcyjną, jaką jest manife-

stowanie się tego, jak mają się rzeczy. Jeżeli bowiem doświadczenie weredyczne, 

że x jest F wspiera się na epistemicznie znaczącej bazie (przekonanie, że warunki 

dla weredyczności tego doświadczenia są sprzyjające), wówczas takie doświadcze-

nie jest nie tylko doświadczeniem zgodnym z tym, że x jest F ma miejsce, lecz 

również stanowi rozstrzygające uzasadnienie dla przekonania, że x jest F. Podmiot 

zdaje sobie bowiem sprawę ze szczególnej epistemicznej wartości tej racji. Taki 

dostęp do sprzyjających warunków ma zatem gwarantować, że racja percepcyjna 

jaką jest manifestowanie się tego, że jest F oprócz tego, że jest racją faktywną 

(związaną z tym, jak mają się rzeczy) jest również refleksyjnie dostępna dla pod-

miotu27. 

W jednym z przykładów podanych przez McDowella mamy do czynienia 

z eksperymentem, w którym osoba potrafiąca percepcyjnie rozpoznawać barwę 

zieloną zostaje poinformowana, że istnieje pięćdziesiąt procent szans, że 

                                                           
27 Por. Duncan Pritchard, „McDowellian Neo-Mooreanism”, w: Disjunctivism: Percep-

tion, Action, Knowledge, red. Adrian Haddock, Fiona Macpherson (Oxford: Oxford University 

Press, 2008), 293. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

194 

 

pomieszczenie, w którym dokonuje obserwacji zielonego przedmiotu, jest oświe-

tlone nieodpowiednim światłem, by można było rozpoznać barwę przedmiotu. 

Zdaniem McDowella, takie okoliczności sprawiają, że fakt, iż przedmiot jest zie-

lony, nie zamanifestuje się tej osobie28. Nie możemy bowiem powiedzieć, że taka 

osoba znajduje się w sytuacji, w której doświadczenie, że x jest F pozwala jej po-

znać, że x jest F ma miejsce. Tak samo, zdaniem McDowella, byłoby w sytuacji 

gdyby owa osoba została okłamana przez eksperymentatorów, że istnieje pięćdzie-

siąt procent szans, iż pomieszczenie, w którym dokonuje obserwacji jest oświe-

tlone nieodpowiednim światłem wymaganym do poznania barwy przedmiotu – 

wówczas również nie możemy powiedzieć, że tej osobie manifestuje się barwa 

przedmiotu. Zatem mimo to, że okoliczności są sprzyjające do poznania barwy 

i co za tym idzie owa osoba weredycznie doświadcza barwy przedmiotu, jej prze-

konanie o tym, że istnieje pięćdziesiąt szans, że warunki są niesprzyjające, nie po-

zwala uznać, że manifestuje się jej barwa przedmiotu. 

McDowell uznaje oczywiście, że taka problematyczna sytuacja ma miejsce 

wyłącznie wtedy, gdy podmiot jest w posiadaniu przekonania podważającego, że 

warunki w których dokonuje obserwacji są sprzyjające. W zwyczajnych okolicz-

nościach, gdy nie znajdujemy się w posiadaniu przekonania, że istnieje pięćdzie-

siąt procent szans, że warunki do doświadczania barw są niesprzyjające, popraw-

nie identyfikujemy nasze doświadczenie jako manifestowanie się tego, że obser-

wowany przez nas przedmiot jest zielony. Sama możliwość tego, że może zdarzyć 

się tak, iż warunki doświadczenia mogą być niesprzyjające, nie stoi w konflikcie 

z tezą, że możliwe jest wystąpienie doświadczenia, które poprawnie zidentyfiku-

jemy jako manifestowanie tego, że x jest F. 

Powiedzmy jednak, że doświadczyłem, iż pewien przedmiot jest zielony 

i miało to miejsce w pomieszczeniu oświetlonym światłem dziennym, zdając sobie 

jednocześnie sprawę, że występują takie sprzyjające warunki do rozpoznania 

barwy przedmiotu. Bez mojej wiedzy jednak, na przedmiot, który wziąłem za zie-

lony (i tylko na ten przedmiot), padało zielone światło. Wiedza o tym, że taka oko-

liczność miała miejsce (wiedzę tę uzyskałem jakiś czas po dokonaniu obserwacji 

przedmiotu) podważy to, że było to manifestowanie się tego, że jest zielony przed-

miot, które jednak dla mnie, w czasie trwania doświadczenia, było manifestowa-

niem się tego, że ów przedmiot jest zielony – o tyle, o ile mogłem bowiem się 

                                                           
28 Por. McDowell, Perception as a Capacity, 44–46. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

195 

 

przekonać, pomieszczenie było oświetlone światłem dziennym, a więc światłem, 

o którym wiem, że sprzyja poznaniu barw przedmiotów. W przytoczonej sytuacji 

wyeliminowanie okoliczności obalającej fakt, że występują sprzyjające warunki 

doświadczenia będzie niemożliwe dla podmiotu, który posiada wiedzę  

o sprzyjających warunkach obserwacji zielonych przedmiotów – sytuacja była bo-

wiem zaaranżowana na tyle sprytnie, że w czasie trwania obserwacji, mimo posia-

dania wiedzy o sprzyjających warunkach doświadczenia barwy przedmiotu, nie 

mogłem się przekonać, iż warunki faktycznie nie były sprzyjające. 

McDowell bierze pod uwagę również taki scenariusz. Przyznaje, że możliwe 

jest, iż moja percepcyjna zdolność do poznania barw może zawieść i mimo prze-

konania o sprzyjających warunkach doświadczenia barwy przedmiotu, mogę po-

mylić się co do zidentyfikowania swojego doświadczenia jako stanu manifestowa-

nia się tego, że ten przedmiot jest takiej a takiej barwy29. Uznaje on jednocześnie, 

że pomyłki tego rodzaju są niewinne – w czasie obserwowania barwy przedmiotu 

nie miałem bowiem żadnych podstaw, by wątpić w to, że warunki były sprzyjające. 

W tej sytuacji racjonalne było zatem uznanie, że doświadczenie pozwala mi osią-

gnąć wiedzę o tym, że obserwowany przeze mnie przedmiot jest zielony. Z tego 

powodu, według McDowella, warunkiem, jaki musi spełnić podmiot aby jego do-

świadczenie mogło być uznane za manifestowanie się tego, że x jest F jest przeko-

nanie o tym, że mają miejsce warunki sprzyjające poznaniu tego, że x jest F. Nie 

wymaga zatem posiadania przez podmiot wiedzy o tym, że zachodzi zgodność po-

między jego doświadczeniem a faktem – z uwagi bowiem na to, że nasza zdolność 

do poznania świata poprzez percepcję jest zawodna, zawsze istnieje możliwość 

błędnego zidentyfikowania doświadczenia jako manifestowania się tego, że jest F. 

Możliwość sytuacji tego rodzaju, zdaniem McDowella, nie pociąga jednak za sobą 

tego, że niemożliwa jest sytuacja, w której barwa przedmiotu mi się manifestuje, 

tj. moje weredyczne doświadczenie barwy przedmiotu odbyło się w sprzyjających 

warunkach i zdawałem sobie z tego sprawę. W standardowych sytuacjach, jeżeli 

mam dobre podstawy do uznania, że barwa przedmiotu mi się manifestuje, to naj-

prawdopodobniej taka sytuacja faktycznie ma miejsce:  

 
Poza kontekstem eksperymentu mamy do czynienia z podmiotem, który  

w dziewięćdziesięciu dziewięciu przypadkach na sto znajduje się i wie, że znajduje 

się w stanie percepcyjnym, który dostarcza mu rozstrzygającego uzasadnienia dla 

                                                           
29 Por. tamże, 52. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

196 

 

przekonania o barwie czegoś. W jednym przypadku na sto ujawnia się zawodność 

tej zdolności i wówczas myli się, że znajduje się na tym stanowisku. To jednak nie 

zmusza nas do rezygnacji z twierdzenia, że w innych przypadkach jest na tym sta-

nowisku30. 

 

Uznanie, że nasze zdolności poznawcze są zawodne, byłoby w tym kontek-

ście satysfakcjonujące, gdyby McDowell nie uznawał jednocześnie, że tym, co ma-

nifestowanie się tego, że x jest F za sobą pociąga jest niepodważalna racja episte-

miczna. Teza o zawodności w identyfikowaniu swojego doświadczenia jako ma-

nifestowania się tego, że x jest F pozostaje bowiem w konflikcie bowiem z tezą, że 

podmiot może znaleźć się w posiadaniu racji, której nie da się podważyć. 

Załóżmy, że tak jak w poprzednim przykładzie dokonuję obserwacji zielo-

nego przedmiotu w pomieszczeniu oświetlonym światłem dziennym. Tym razem 

jednak warunki w których dokonuję obserwacji są faktycznie sprzyjające – na ob-

serwowany przeze mnie przedmiot nie pada zielone światło. W tej sytuacji mo-

żemy, zdaniem McDowella, uznać, że manifestuje mi się to, że przedmiot jest zie-

lony i dzięki temu znajduję się w posiadaniu racji percepcyjnej, która jest niepod-

ważalna. Przyjmijmy jednak, że po jakimś czasie od dokonania obserwacji osoba, 

którą darzę zaufaniem i nie mam żadnych podstaw, by wątpić w jej prawdomów-

ność, informuje mnie, że na obserwowany przeze mnie przedmiot padało zielone 

światło – osoba ta, powiedzmy, myli się co do faktycznych warunków, jakie miały 

miejsce podczas dokonywanej przeze mnie obserwacji. Otrzymana informacja 

podważy jednak wcześniej uzyskaną przeze mnie rację, która, według McDowella, 

miała stanowić rozstrzygające uzasadnienie, że obserwowany przeze mnie przed-

miot jest zielony. W związku z powyższym, mimo że racja percepcyjna, jaką do-

starczyło mi doświadczenie, które poprawnie zidentyfikowałem jako manifesto-

wanie się tego, że przedmiot jest zielony nie została przez jakiś czas podważona, 

nie okazała się być jednak niepodważalna – pojawił się bowiem racjonalny powód, 

                                                           
30 „Outside the context of the experiment, we have a subject who in ninety-nine cases in 

a hundred is in, and knows she is in, a perceptual state that provides conclusive warrant for 

a belief about the colour of something. In one case in a hundred, the fallibility of her capacity 

kicks in and she is wrong in taking herself to be in that position. But that does not require us to 

give up saying that she is in that position in the other cases” (tamże, 52–53). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

197 

 

zdolny podważyć to, że moja obserwacja została dokonana w sprzyjających wa-

runkach31. 

Problem by się nie pojawił, gdyby zdolność podmiotu do określania swego 

doświadczenia jako manifestowania się, że x jest F byłaby niezawodna. Wówczas 

musiałby on posiadać dostęp do tego, że podczas dokonywanej przez niego obser-

wacji miała miejsce zgodność doświadczenia z faktem. Tylko w takim przypadku 

dysponowałby przekonaniem, które anulowałoby wszystkie potencjalnie praw-

dziwe przekonania podważające uzasadnienie percepcyjne oparte na takim do-

świadczeniu. Z uwagi jednak na zawodność tej zdolności, nawet jeżeli mamy do 

czynienia z idealnymi warunkami percypowania, wciąż istnieje możliwość, że po-

jawi się racjonalny powód, by podważyć rację percepcyjną. Idealne warunki ob-

serwacji, które sprawiają, że coś się nam manifestuje, okazują się bowiem niewy-

starczające do osiągnięcia niepodważalnej racji percepcyjnej. W takim kontekście, 

by znaleźć się w posiadaniu niepodważalnej racji percepcyjnej, potrzebujemy cał-

kowitej pewności, że owe idealne warunki do obserwacji faktycznie mają miejsce. 

Nie możemy mieć jednak dostępu do faktu, że warunki obserwacji są idealne – 

gdyby taki dostęp był możliwy, nie mielibyśmy problemu z fenomenalną nieod-

różnialnością doświadczeń weredycznych i nieweredycznych. Brak tej pewności 

przeczy zaś tezie, że manifestowanie się tego, jak mają się rzeczy (tak jak rozumie 

ów stan McDowell) jest w stanie kiedykolwiek dostarczyć podmiotowi niepodwa-

żalnej racji epistemicznej. 

Motywacją za przyjęciem niepodważalnych racji percepcyjnych w stanowi-

sku McDowella jest jego krytyczne nastawienie do obrazu epistemologicznego, 

zgodnie z którym doświadczenie w każdej sytuacji dostarcza nam racji podważal-

nej, ponieważ zawsze zasadne są wątpliwości względem jego weredyczności. 

McDowell nie chce zaakceptować takiego obrazu. Jego zdaniem prowadzi on bo-

wiem albo do dogmatyzmu, zgodnie z którym pomimo podważalności takie racje 

mogą stanowić uzasadnienie dla przekonań o świecie, albo z powrotem do 

                                                           
31 Inne przykłady tego rodzaju w krytyce dysjunktywizmu epistemologicznego McDo-

wella przedstawiają w swoich pracach m. in. Peter Dennis oraz Krupa Patel. Por. Peter Dennis, 

„Criteria for indefeasible knowledge: John McDowell and ‘epistemological disjunctivism’”, Syn-

these 191, nr 17 (2014): 4101–4102, DOI: 10.1007/s11229-014-0516-0. Por. Krupa Patel, „Epis-

temological Disjunctivism: An Analysis and A Critique”, UNM Digital Repository, 14.11.2018, 

31–32, https://digitalrepository.unm.edu/phil_etds/36 (dostęp: 19.10.2022). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

198 

 

sceptycyzmu, całkowicie odrzucającego możliwość wiedzy percepcyjnej32. Fakt, że 

stoimy przed niesatysfakcjonującym wyborem pomiędzy sceptycyzmem i dogma-

tyzmem jest – twierdzi McDowell – symptomem nadania racjom epistemicznym 

charakteru całkowicie wewnętrznego tj. uznania, że odnoszą się one wyłącznie do 

tego, jak świat jawi się podmiotowi i przez to nie posiadają faktywnego charak-

teru33. Jeżeli nie są one związane z tym, jak mają się rzeczy, to nie mogą być racjami 

rozstrzygającymi uzasadnienie, a w związku z tym nie mogą być czynnikiem de-

cydującym, że przyjęte na ich podstawie przekonanie jest wiedzą. Jeżeli ograni-

czymy w taki sposób zasięg racji epistemicznych, to – zdaniem McDowella – nie 

powinno być zaskakujące, że stajemy przed niesatysfakcjonującym wyborem po-

między dogmatyzmem i sceptycyzmem. 

Należy jednak zauważyć, że dysjunktywizm epistemologiczny McDowella 

nie oferuje trzeciej drogi. Racja, jaką pociąga za sobą manifestowanie się tego, że 

x jest F, nie posiada bowiem statusu racji niepodważalnej. Taka racja mogłaby być 

decydująca dla uzasadnienia, jeżeli nie mielibyśmy żadnych racjonalnych pod-

staw, by w nią wątpić oraz nie byłoby możliwe, że znajdziemy się w posiadaniu 

racji, które pozwolą nam w nią wątpić. Jak zostało jednak pokazane wyżej, chociaż 

może zdarzyć się tak, że przez jakiś czas nie będę mógł racjonalnie zwątpić w to, 

że moje doświadczenie było manifestowaniem się tego, że x jest F, to wciąż moż-

liwe jest, że popełniłem błąd przy identyfikacji mojego doświadczenia jako przy-

padku manifestowania się tego, że x jest F – to z kolei otwiera możliwość dla pod-

ważenia racji, jaką dostarczyło mi to doświadczenie, nawet w sytuacji gdy to do-

świadczenie faktycznie było przypadkiem manifestowania się, że x jest F. W takiej 

sytuacji wracamy do niesatysfakcjonującego wyboru, o którym pisze McDowell: 

albo uznamy, że podważalne uzasadnienie percepcyjne może stawić czynnik roz-

strzygający czy nasze przekonanie jest wiedzą (dogmatyzm), albo zaakceptujemy, 

że z uwagi na podważalność uzasadnienia percepcyjnego wiedza percepcyjna jest 

niemożliwa (sceptycyzm). 

Jak sądzę, wyjściem z takiego impasu może być przyjęcie pewnej postaci fal-

liblizmu. Podążam tu za sugestią James Pryora, który uważa, że uznanie możliwo-

ści wiedzy percepcyjnej musi iść w parze z zaakceptowaniem podważalnego 

                                                           
32 Por. McDowell, Perception as a Capacity, 53. 
33 Por. John McDowell, „Knowledge and the Internal”, w: Meaning, Knowledge  

& Reality (Cambridge: Harvard University Press, 1998), 404–405. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

199 

 

charakteru uzasadnienia34. W związku z tym, jeżeli chcemy zachować przekonanie 

o zawodności naszych percepcyjnych zdolności poznawczych oraz pogodzić je 

z możliwością uzasadnienia percepcyjnego, możemy przyjąć, że doświadczenie 

dostarcza nam podważalnych racji epistemicznych. Co więcej, możemy przyjąć, 

że do osiągnięcia wiedzy percepcyjnej wystarczy posiadanie wystarczająco do-

brego uzasadnienia percepcyjnego dla przekonania o tym, jak mają się rzeczy 

w świecie. Takie uzasadnienie nie będzie rzecz jasna uzasadnieniem definitywnie 

rozstrzygającym. Uważam przy tym, że brak rozstrzygającego uzasadnienia jest 

niewielką ceną, jaką płacimy za to, że nasza percepcyjna zdolność do poznania 

świata stanowi zawodną zdolność poznawczą. 

Zaakceptowanie podważalności uzasadnienia percepcyjnego będzie niedo-

puszczalne jedynie na gruncie infallibilistycznej koncepcji wiedzy, zgodnie z którą 

nawet jeżeli posiadamy bardzo dobrą rację za przyjęciem przekonania, że x jest F, 

to jeżeli owa racja jest zgodna z tym, że x jest nie jest F, nie możemy uznać, że w tej 

sytuacji mamy do czynienia z wiedzą, że x jest F. Wedle takich stanowisk, mówie-

nie o wiedzy ma sens jedynie w sytuacji, gdy podmiot dysponuje racją, której nie 

da się podważyć35. Takie kryterium wiedzy pozostaje jednak w konflikcie z tezą, 

że percepcyjne zdolności poznawcze są zawodne, tj. zawsze istnieje ryzyko błędnej 

identyfikacji naszego doświadczenia jako doświadczenia weredycznego. W takiej 

sytuacji, aby podtrzymać infallibilizm w odniesieniu do wiedzy percepcyjnej, mu-

sielibyśmy pokazać, że podmiot dysponuje zdolnościami poznawczymi, które ni-

gdy nie wprowadzają go w błąd. W tej sytuacji wniosek, że racje percepcyjne są 

zawsze podważalne stanowi poważny problem dla teorii wiedzy. Źródłem pro-

blemu jest jednak w tym przypadku to, co uznajemy za wiedzę – jeżeli uznajemy, 

że jest to przekonanie, którego nie da się podważyć, wówczas fakt podważalności 

racji percepcyjnych prowadzi do poważnych problemów z zaakceptowaniem, że 

możliwe jest osiągnięcie wiedzy percepcyjnej. 

Modyfikacja koncepcji wiedzy oraz odrzucenie konieczności przyjęcia nie-

podważalnego uzasadnienia percepcyjnego pozwala na przyjęcie stanowiska, 

zgodnie z którym pomiędzy niektórymi typami doświadczeń może zachodzić 

                                                           
34 Por. James Pryor, „The Skeptic and the Dogmatist”, Noûs 34, nr 4 (2000): 518, DOI: 

10.1111/0029-4624.00277 
35 Obecnie oprócz McDowella takie stanowisko wobec wiedzy percepcyjnej przyjmuje np. 

Charles Travis. Por. Charles Travis, „A Sense of Occasion”, The Philosophical Quarterly 55, nr 

219 (2005): 286–314, DOI: 10.1111/j.0031-8094.2005.00399.x 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

200 

 

epistemiczna różnica, mimo tego, że percepcja zawsze dostarcza nam podważal-

nych racji epistemicznych. O takiej epistemicznej wartości naszych doświadczeń 

mogą decydować przekonania dotyczące sprzyjających warunków obserwacji. 

Doświadczenie percepcyjne nie odbywa się bowiem w izolacji od posiadanych 

przez nas przekonań. McDowell czyni z tego faktu bardzo ważny punkt swojego 

stanowiska: uznaje, że podmiotowi poznawczemu mogą manifestować się nie-

które fakty, jeżeli posiada on wiedzę na temat sprzyjających warunków obserwacji 

tych faktów. Jak zostało pokazane, takie rozumienie szczególnej sytuacji episte-

micznej nie wystarczy do zaakceptowania, że możliwe jest niepodważalne uzasad-

nienie percepcyjne. Mimo to nie jesteśmy zmuszeni do odrzucenia tezy, że sytua-

cja tego rodzaju posiada szczególną wartość epistemiczną. Owa wartość nie polega 

jednak na tym, że w takiej sytuacji „manifestuje się” nam fakt, lecz że w takich 

warunkach doświadczenie percepcyjne stanowi wystarczająco dobrą rację dla 

przekonania o tym, jak mają się rzeczy w świecie. Szczególna wartość epistemiczna 

takiej sytuacji polega na tym, że wiedza o sprzyjających warunkach obserwacji 

umożliwia nam na przykład rozpoznanie, czy dokonane przez nas doświadczenie 

z mniejszym prawdopodobieństwem zawiedzie nas podczas realizacji celu mają-

cego praktyczny charakter. Uznajemy na przykład, że najbardziej sprzyjającymi 

warunkami do obserwacji barw przedmiotów jest światło dzienne – w takich wa-

runkach najczęściej dokonujemy obserwacji barwnych przedmiotów. Jeżeli więc 

jakiś przedmiot wygląda dla nas jak przedmiot zielony w świetle dziennym, to czę-

ściej będzie wyglądał dla nas jak przedmiot zielony, niż na przykład, jak przedmiot 

niebieski. Przyjęcie takiego standardu obserwacji barw jest skuteczne do osiągnię-

cia sukcesu komunikacyjnego z innymi podmiotami. Jeżeli zatem uznajemy, że 

nasze doświadczenie barwnego przedmiotu zostało dokonane w świetle dzien-

nym, to szczególna epistemiczna wartość takiej racji będzie polegała na tym, że 

opierając się na niej, z większym prawdopodobieństwem uda nam się skutecznie 

zakomunikować innej osobie, że przedmiot, który obserwowaliśmy, był zielony. 

Przyjęcie takiej „skromnej” koncepcji uzasadnienia percepcyjnego musi jed-

nak iść w parze z odrzuceniem kluczowego twierdzenia dysjunktywizmu episte-

mologicznego McDowella, a mianowicie tego, że doświadczenia weredyczne 

mogą, w niektórych przypadkach, posiadać szczególną wartość dla uzasadnienia 

przekonań o świecie. Weredyczność bowiem, z uwagi na to, że jest nam niedo-

stępna, nie może stanowić czynnika epistemicznie znaczącego . Fakt, że niekiedy 

nasze doświadczenia mogą być zgodne z tym, jak mają się rzeczy, nie posiada 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

201 

 

zatem znaczenia dla uzasadnienia naszych przekonań o świecie. Taka teza z 

punktu widzenia metafizyki percepcji może być znacząca – jednak w odniesieniu 

do kwestii uzasadnienia percepcyjnego nie wydaje się, że fakt zgodności naszych 

doświadczeń z tym, jak mają się rzeczy, może prowadzić do poważnej modyfikacji 

rozumienia natury naszych zdolności poznawczych. 

Należy jednocześnie zaznaczyć, że brak dostępu do weredyczności doświad-

czenia nie musi pociągać za sobą negacji sensowności pojęcia wiedzy percepcyjnej. 

Jeżeli bowiem uznajemy, że warunkiem wiedzy percepcyjnej jest oparcie przeko-

nania na wystarczająco dobrej racji, nie musimy postulować w naszym stanowisku 

racji definitywnie rozstrzygających uzasadnienie, czyli racji powiązanych z tym, 

jak mają się rzeczy. Takie stanowisko wymaga oczywiście gruntownej modyfikacji 

pojęciowych podstaw, na których nabudowana jest teoria wiedzy. Musielibyśmy 

bowiem przyjąć, że funkcją posiadanych przez nas przekonań nie jest prowadze-

nie nas do wiedzy niepoddającej się wątpieniu (jak chciał tego na przykład Karte-

zjusz36), lecz że nasze przekonania o świecie są środkiem do realizacji celów mają-

cych praktyczny charakter (na przykład efektywnego zaspokojenia potrzeb, w tym 

potrzeby przetrwania) i w związku z tym można je oceniać na podstawie skutecz-

ności w ich realizacji37. Należy przy tym podkreślić, że nie chodzi tutaj o biologi-

zację naszego poznania, lecz o uwzględnienie kryteriów oceny racji epistemicz-

nych, do których mamy bezproblemowy dostęp. Zastosowanie epistemicznego 
                                                           

36 Zdaniem Mylesa F. Burnyeata, to z kolei świadczy o szczególności sceptycyzmu przed-

stawionego przez Kartezjusza, w którym zanegowane zostaje istnienie świata, względem znacz-

nie łagodniejszego sceptycyzmu starożytnego, w którym nacisk położony był na praktyczny 

charakter wiedzy (osiągnięcie szczęścia), przez co fakt istnienia świata nie był tam podawany 

w wątpliwość. Por. Myles F. Burnyeat, „Idealism and Greek Philosophy: What Descartes Saw 

and Berkeley Missed”, The Philosophical Review 91, nr 1 (1982): 3–40, DOI: 10.2307/2184667 
37 To oczywiście wymaga odrzucenia silnie zakorzenionego w epistemologii przeświad-

czenia że wartość właściwie uzasadnionych przekonań polega na tym, że prowadzą nas do 

prawdy. Zob. przykład takiego stanowiska w: Laurence BonJour, The Structure of Empirical 

Knowledge (Cambridge MA: Harvard University Press, 1985), 8. Tacy autorzy jak Jonathan L. 

Kvanvig czy Wayne D. Riggs uważają na przykład, że innymi celami dla których pożądamy 

właściwie uzasadnionych przekonań może być przetrwanie lub osiągnięcie dobrobytu. Por.  

Jonathan L. Kvanvig, „Truth Is not the Primary Epistemic Goal”, w: Contemporary Debates in 

Epistemology, red. Mathias Steup, Ernest Sosa (Malden: Blackwell Publishing, 2005), 285; 

Wayne D. Riggs, „Balancing Our Epistemic Ends”, Noûs 37, nr 2 (2003): 342–352, DOI: 

10.1111/1468-0068.00442. Przyjmując taki cel poznania, możemy uznać, że epistemiczna war-

tość uzasadnienia powinna być ze względu na skuteczność w realizowaniu takich celów. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

202 

 

kryterium skuteczności możemy odnaleźć na przykład w naukach empirycznych, 

które radzą sobie bez niepodważalności, stosując dla akceptacji sądów kryteria fal-

libilne38. Skuteczność nie jest bowiem tak wygórowaną ceną jak niepodważalność 

– o skuteczności poszczególnych racji decyduje to, czy opierając się na nich, udało 

się nam w większości przypadków osiągnąć to, co chcieliśmy osiągnąć. Dzięki 

temu zadowalające będzie uznanie, że jeżeli zdajemy sobie sprawę, iż nasze do-

świadczenie zostało dokonane w sprzyjających warunkach, znajdujemy się w sy-

tuacji, w której oparcie się na racji percepcyjnej najprawdopodobniej umożliwi 

nam skuteczne wykonanie pewnego działania. Analizowanie poznania w kontek-

ście praktyki pozwala nam przyjąć nieproblematyczne rozumienie relacji między 

podmiotem poznającym a światem: podmiot i świat nie mogą być w takim obrazie 

od siebie odizolowane, ponieważ świat jest domeną działania podmiotu – pod-

miot nie może realizować swoich celów praktycznych w izolacji od świata39. 

Uwzględnienie w obrazie epistemologicznym niepodważalności wymaga z kolei 

uznania, że możliwa jest eliminacja wszystkich potencjalnie prawdziwych twier-

dzeń, które mogłoby podważyć ową rację. Długa historia filozoficznego sceptycy-

zmu powinna nas jednak nauczyć, że taki epistemiczny ideał jest niemożliwy do 

osiągnięcia40. 

Należy przy tym zaznaczyć, że powyższe stanowisko wobec uzasadnienia 

percepcyjnego ma charakter wyłącznie szkicowy. Zdaję sobie sprawę, że przyjęcie 

podważalnego charakteru uzasadnienia nie stanowi definitywnego rozwiązania 

problemu uzasadnienia percepcyjnego oraz, co za tym idzie, wymaga ono 

                                                           
38 Oprócz skuteczności takimi kryteriami mogą być na przykład: dokładność prognoz 

(przewidywanie), potwierdzenie empiryczne, rosnąca unifikacja, spójność czy ogólność. 
39 Problem sceptycyzmu zestawiony z fenomenem działania szczegółowo analizuje Anita 

Avramides w książce Other Minds, skupiając się na sceptycyzmie względem istnienia innych 

umysłów. Główną tezą autorki jest to, że problem innych umysłów nie jest problemem episte-

mologicznym, lecz pojęciowym i związany jest z faktem, że od Kartezjusza umysł ludzki traktuje 

się przede wszystkim jako umysł poznający, a nie działający i w związku z tym na gruncie takiej 

analizy pojawiają się problemy z epistemiczną relacją umysłu i świata zewnętrznego wobec 

umysłu (do którego należą również inne umysły). Por. Anita Avramides, Other Minds (New 

York: Routledge, 2001). Swoją krytykę epistemologicznego stanowiska McDowella częściowo 

oparłem na tej właśnie tezie. 
40 Z tego powodu Barry Stroud uważa, że grając na zasadach sceptyka, nigdy nie uda się 

nam z nim wygrać. Por. Barry Stroud, The Significance of Philosophical Scepticism (Oxford: 

Oxford University Press, 1984): rozdział 1. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

203 

 

dalszego rozwinięcia41. Szkicowy charakter tego stanowiska, które zaprezentowa-

łem w tym artykule – usprawiedliwiam faktem, że stanowi ono część argumentu 

za tym, że przyjęcie podważalnej natury uzasadnienia, nie musi prowadzić do ne-

gacji pojęcia wiedzy. W tym kontekście, twierdzenie McDowella, że wprowadze-

nie niepodważalności racji stanowi jedyną alternatywę wobec niesatysfakcjonują-

cego wyboru pomiędzy sceptycyzmem a dogmatyzmem, nie jest uzasadnione. Za-

akceptowanie podważalności racji nie musi bowiem wiązać się z obrazem, zgodnie 

z którym opieranie się na racjach tego rodzaju zawsze jest bezpodstawne (dogma-

tyzm). Niektóre racje percepcyjne, pomimo że są podważalne, mogą pełnić ważną 

funkcję w naszym działaniu i z tego powodu możemy założyć, iż opieranie się na 

nich, przynajmniej w takim kontekście, jest racjonalne. 

Stosowne będzie także podkreślenie, że zaprezentowane tut stanowisko na 

temat uzasadnienia nie stanowi odrzucenia infallibilizmu, lecz jest częścią krytyki 

tego poglądu w wersji przedstawionej przez McDowella. Możliwe jest bowiem, że 

idea niepodważalności racji może funkcjonować w epistemologicznym stanowi-

sku bez generowania problemów, które są obecne w dysjunktywizmie McDowella. 

Przedstawienie fallibilistycznej alternatywy miało na celu pokazanie, że wbrew na-

ciskom McDowellamożna pomyśleć satysfakcjonującą teorię uzasadnienia per-

cepcyjnego, w ramach której możemy mówić o epistemicznej różnicy między nie-

którymi rodzajami uzasadnień, mimo odrzucenia możliwości niepodważalnych 

racji epistemicznych. To, rzecz jasna, nie prowadzi jeszcze do obalenia infallibili-

zmu. 

  

 

                                                           
41 Możemy na przykład rozważyć, czy w kontekście normatywnym dopuszczalne jest mó-

wienie o wiedzy, gdy mamy do czynienia wyłącznie z racjami o podważalnym charakterze. Do 

tego problemu odnosi się John Austin: „Jeśli uświadamiasz sobie, że możesz się mylić, nie po-

winieneś mówić, że wiesz; dokładnie tak samo – gdy uświadamiasz sobie, że możesz złamać 

obietnicę nie masz prawa obiecywać”. John Langshaw Austin, „Umysły innych”, w: John Lang-

shaw Austin, Mówienie i poznawanie. Rozprawy i wykłady filozoficzne, tłum. Bogdan Chwe-

deńczuk (Warszawa: PWN, 1993), 133. Jeżeli zdajemy sobie sprawę z możliwości popełnienia 

pomyłki co do tego, że x jest F ma miejsce, uprawnieni jesteśmy wyłącznie do powiedzenia, że 

jesteśmy przekonani (lub wierzymy), że x jest F. Nie możemy natomiast powiedzieć, że wiemy, 

iż x jest F. Przyjęcie podważalności uzasadnienia będzie zatem eliminowało różnicę pomiędzy 

tymi dwoma sytuacjami – sytuacja, w której coś wiemy na podstawie podważalnych racji nie 

różni się od sytuacji, w której jesteśmy o czymś tylko przekonani. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

204 

 

Wnioski 

 

Zgodnie ze swoimi założeniami, dysjunktywizm epistemologiczny McDo-

wella miał pokazać, że pomiędzy doświadczeniami weredycznymi i nieweredycz-

nymi, mimo ich fenomenalnej nieodróżnialności, zachodzi znacząca różnica epi-

stemiczna. Niektóre doświadczenia weredyczne mogą bowiem stanowić manife-

stowanie tego, że x jest F – tj. być doświadczeniami weredycznymi, które odbywają 

się w warunkach sprzyjających do obserwacji tego, że x jest F, przy czym podmiot 

zdaje sobie sprawę z tego, że takie sprzyjające warunki do obserwacji tego, że x jest 

F mają miejsce. Należy jednocześnie zauważyć, że stanowisko McDowella kładzie 

duży nacisk na warunek dostępności do sprzyjających warunków – dzięki takiemu 

charakterowi manifestowania się tego, że x jest F możemy powiedzieć, że ów stan 

percepcyjny dostarcza podmiotowi racji, która jest faktywna oraz podmiot po-

siada do takiej racji refleksyjny dostęp. W związku z powyższym, jeżeli doświad-

czenie jest manifestowaniem się tego, że x jest F, to podmiot posiada niepodwa-

żalną rację za przekonaniem, że x jest F ma miejsce.  

W krytycznej części artykułu pokazałem, że warunek występowania sprzyja-

jących warunków jest niewystarczający do uznania, że podmiot może kiedykol-

wiek zidentyfikować swoje doświadczenie jako przypadek manifestowania się 

tego, że x jest F. Przekonanie o sprzyjających warunkach nie wyklucza bowiem 

możliwości sytuacji, w której warunki są niesprzyjające. Taka zawodność w iden-

tyfikacji doświadczenia jako przypadku manifestowania się tego, że x jest F pozo-

staje w konflikcie z tezą, że doświadczenie tego rodzaju może pociągać za sobą 

niepodważalną rację percepcyjną. Jeżeli podmiot nie może uzyskać pewności co 

do tego, że jego doświadczenie jest manifestowaniem się tego, że x jest F, to moż-

liwa jest sytuacja, w której uzyska on przekonanie podważające jego rację percep-

cyjną. 

W ostatniej części artykułu starałem się pokazać, że akceptacja podważal-

nego charakteru racji epistemicznych nie musi prowadzić do negacji sensowności 

pojęcia wiedzy percepcyjnej. Możliwe jest bowiem przyjęcie skromniejszej kon-

cepcji epistemologicznej, wedle której przekonanie uzasadnione wystarczająco 

dobrą racją może być uznane za wiedzę. Z uwagi na to, że nie mamy prostego 

dostępu do weredyczności naszego doświadczenia, epistemiczną wartość racji 

percepcyjnej powinno się oceniać ze względu na jej skuteczność w realizacji celów 

mających praktyczny charakter. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

205 

 

Bibliografia 
 

Austin Langshaw, John. „Umysły innych”. W: John Langshaw Austin. Mówienie i poznawanie. 

Rozprawy i wykłady filozoficzne. Tłum. Bogdan Chwedeńczuk, 104–155. Warszawa: 

PWN, 1993. 

Avramides, Anita. Other Minds. New York: Routledge, 2001. 

Barnett, David James. „Perceptual Justification and the Cartesian Theater”. W: Oxford Studies 

in Epistemology. Volume 6, red. Tamar Szabó Gendler, John Hawthorne, 1–31. Oxford: 

Oxford University Press, 2019. 

BonJour, Laurence. The Structure of Empirical Knowledge. Cambridge: Harvard University 

Press, 1985. 

Brewer, Bill. Perception and Its Objects. Oxford: Oxford University Press, 2011. 

Burnyeat, Myles F. „Idealism and Greek Philosophy: What Descartes Saw and Berkeley Missed”. 

The Philosophical Review 91, nr 1 (1982): 3–40. DOI: 10.2307/2184667 

Cohen, Jonathan. „Perceptual representation, veridicality, and the interface theory of percep-

tion”. Psychon Bull Rev 2015, nr 22: 1512–1518. DOI: 10.3758/s13423-014-0782-3 

Dennis, Peter. „Criteria for Indefeasible Knowledge: John McDowell and ‘Epistemological Dis-

juntivism’”. Synthese 191, nr 17 (2014): 4099–4113. DOI: 10.1007/s11229-014-0516-0 

Descartes, René. Medytacje o filozofii pierwszej. Tłum. Maria Ajdukiewicz, Kazimierz Ajdukie-

wicz. Warszawa: PWN, 1958. 

Kvanvig, Jonathan L. „Truth Is Not the Primary Epistemic Goal”. W: Contemporary Debates 

in Epistemology, red. Matthias Steup, Ernest Sosa, 285–296. Malden: Blackwell Publish-

ing, 2005. 

Marr, David. Vision. Cambridge: The MIT Press, 1982. 

Martin, Michael G. F. „The Limits of Self-Awareness”. Philosophical Studies: An International 

Journal for Philosophy in the Analytic Tradition 120, nr 1 (2004): 37–89. 

DOI:10.1023/b:phil.0000033751.66949.9 

McDowell, John. „Avoiding the Myth of the Given”. W: John McDowell. Having the World in 

View. Essays on Kant, Hegel, and Sellars, 256–274. Cambridge: Harvard University Press, 

2013. 

McDowell, John. „Criteria, defeasibility, and knowledge: Annual Philosophical Lecture, Henri-

ette Hertz Trust”. Proceedings of the British Academy 1982, vol. 68: 455–479. 

McDowell, John. „Knowledge and the Internal”. W: John McDowell. Meaning, Knowledge  

& Reality, 395–413. Cambridge: Harvard University Press, 1998. 

McDowell, John. Perception as a Capacity of Knowledge. Milwaukee: Marquette University 

Press, 2011. 

McDowell, John. „The Disjunctive Conception of Experience as Material for a Transcendental 

Argument”. W: John McDowell. The Engaged Intellect. Philosophical Essays, 225–242. 

Cambridge: Harvard University Press, 2013. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

206 

 

Patel, Krupa. „Epistemological Disjunctivism: An Analysis and A Critique”. UNM Digital Re-

pository, 14.11.2018. https://digitalrepository.unm.edu/phil_etds/36 (dostęp: 

20.11.2022). 

Pritchard, Duncan. „McDowellian Neo-Mooreanism”. W: Disjunctivism: Perception, Action, 

Knowledge, 283–310. Oxford: Oxford University Press, 2008. 

Pryor, James. „The Skeptic and the Dogmatist”. Noûs 34, nr 4 (2000): 517–549. DOI: 

10.1111/0029-4624.00277 

Putnam, Hilary. „Mózgi w naczyniu”. Tłum. Adam Grobler. W: Hilary Putnam. Wiele twarzy 

realizmu i inne eseje, 295–324. Warszawa: PWN, 1998. 

Riggs, Wayne D. „Balancing Our Epistemic Ends”. Noûs 37, nr 2 (2003): 342–352. DOI: 

10.1111/1468-0068.00442 

Schetz, Adriana. „Alternatywizm w teorii percepcji”. Diametros 2007, nr 14: 85–104. 

Schetz, Adriana. „Percepcja i pamięć”. W: Przewodnik po epistemologii, red. Renata Ziemińska, 

271–310. Kraków: Wydawnictwo WAM, 2013. 

Stroud, Barry. The Significance of Philosophical Scepticism. Oxford: Oxford University Press, 

1984. 

Travis, Charles. „A Sense of Occasion”. The Philosophical Quarterly 55, nr 219 (2005): 286–

314. DOI: 10.1111/j.0031-8094.2005.00399.x 

Wright, Crispin. „(Anti-)Sceptics Simple and Subtle: G. E. Moore and John McDowell”. Philos-

ophy and Phenomenological Research 65, nr 2 (2002): 330–348. DOI: 10.1111/j.1933-

1592.2002.tb00205.x 

Wright, Crispin. „Second Thoughts about Criteria”. W: Crispin Wright. Realism, Meaning and 

Truth, 338–402. Oxford: Oxford University Press, 1995. 

Zięba, Paweł J. „Alternatywizm, dysjunktywizm i pluralizm doświadczeniowy”. Studia Human-

istyczne AGH 17, nr 1 (2018): 7–19. 

 

 

 

 

Summary 

 

The Veridical Experience and the Indefeasible Reasons in John McDowell’s   

Epistemological Disjunctivism 

 

McDowell’s epistemological disjunctivism is based on the thesis that veridical and non-

veridical experiences have a different epistemic status. Some veridical experiences may be a case 

of the manifestation that x is F ― McDowell believes that in such a case, the subject has an 

indefeasible reason for believing that x is F takes place. In the critical part of the article, I show 

that experience understood in this way cannot provide the subject with an indefeasible reason, 

since the identification of experience as the case of the manifestation that F is x, is a fallible 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07



Michał Bochen, Doświadczenie weredyczne i niepodważalność racji … 

 

207 

 

ability. In the last part of the article, I show that we can accept the concept of perceptual justifi-

cation without the need to accept the idea of the indefeasibility of reasons. 

 

Keywords: John McDowell, disjunctivism, perception, epistemology, veridical experience 

 

 

Zusammenfassung 

 

Veredische Erfahrung und Unanfechtbarkeit von Gründen in John McDowells  

epistemologischem Disjunktivismus 

 

McDowells epistemologischer Disjunktivismus basiert auf der These vom unterschied-

lichen epistemischen Status von veredischen und nicht-veredischen Erfahrungen. Einige vere-

dische Erfahrungen können einen Fall von Manifestation darstellen, dass x F ist – McDowell 

glaubt, dass das Subjekt in einer solchen Situation einen unanfechtbaren Grund für den Glau-

ben hat, dass x F ist. Im kritischen Teil des Artikels zeige ich, dass die auf diese Weise verstan-

dene Erfahrung dem Subjekt kein unbestreitbares Recht verleihen kann, weil die Identifizierung 

von Erfahrung als Manifestation des F-Seins eine unzuverlässige Fähigkeit ist. Im letzten Teil 

des Artikels weise ich darauf hin, dass wir das Konzept der Wahrnehmungsrechtfertigung über-

nehmen können, ohne die Idee der Unanfechtbarkeit von Gründen akzeptieren zu müssen. 

Schlüsselwörter: John McDowell, Disjunktivismus, Wahrnehmung, Erkenntnistheorie, 

veredische Erfahrung 

 

Ins Deutsche übersetzt von Anna Pastuszka 

 

 

Information about Author: 

 

MICHAŁ BOCHEN, MA in Philosophy, doctoral student,  Doctoral School of Humanities, 

UMCS; address for correspondence: ul Weteranów 18, PL 20–038 Lublin; e-mail: 

michal.bochen@poczta.umcs.lublin.pl 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 18/02/2026 07:22:07

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

