
  

81 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 35 (2023) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2023.35.81-103 

 

Konflikty wartości a racjonalność praktyczna  

(czy Bóg napotyka konflikty wartości?) 

 

 Andrzej Niemczuk 1 
 https://orcid.org/0000-0002-8886-4254 

 

Artykuł dotyczy problemu konfliktów wartości, a w szczególności takich kwestii: 1) czym 

jest konflikt wartości; 2) jakie są źródła twierdzenia o istnieniu takich konfliktów; 3) czy kon-

flikty te są pozorne, czy rzeczywiste; 4) jakimi sposobami można empiryczne konflikty usuwać? 

Kolejne kroki przedstawionej argumentacji są rozwinięciem następujących twierdzeń: 1) kon-

flikt wartości polega na wykluczaniu się realizacji wartości o równych wysokościach; 2) konflikt 

wartości jest w istocie konfliktem powinności; 3) konflikt w pierwszych zasadach powinności 

(ujawniany w osobliwych sytuacjach praktycznych) pochodzi (a) albo z adoptowania do teorii 

normatywnej różnych historycznych etosów, (b) albo z błędów (niespójności) występujących 

w teorii; 4) sposoby usuwania konfliktów powinności polegają na korygowaniu teorii norma-

tywnej poprzez wprowadzania do niej koniecznych metazasad. W zakończeniu artykułu zostaje 

wyeksponowana teza, wedle której twierdzenie o istnieniu rzeczywistych (ontologicznych) kon-

fliktów powinności jest sprzeczne z postulatem stosowania w praktyce racjonalności praktycz-

nej. 

 

Słowa kluczowe: konflikt wartości, konflikt powinności, dylematy moralne, racjonalność 

praktyczna  

  

                                                           
ANDRZEJ NIEMCZUK, dr hab., prof. UR, Instytut Filozofii, Kolegium Nauk Humani-

stycznych, Uniwersytet Rzeszowski, adres do korespondencji: al. T. Rejtana 16 C, 35–959 Rze-

szów, e-mail: aniemczuk@ur.edu.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

82 

 

1. Identyfikacja i istota konfliktu wartości 
 

Problem konfliktów wartości był w ostatnich dekadach szeroko analizo-

wany1. Funkcjonuje on w literaturze pod różnymi nazwami: najczęściej jako pro-

blem dylematów moralnych, ale także jako kolizja powinności, konflikt moralny 

czy właśnie jako konflikt wartości. Często też jest rozpatrywany w kontekście tezy 

o tzw. niewspółmierności wartości oraz poglądu zwanego pluralizmem wartości2. 

Zasadniczo będę używał formuły „konflikt wartości”, ale niekiedy dla stylistycznej 

wygody skorzystam z terminologii używanej w literaturze przedmiotu. Ponieważ 

same definicje konfliktu wartości są rozmaite i często niejasne, a nawet błędne, to 

trzeba zacząć od zidentyfikowania i dokładnego określenie tego konfliktu. Naj-

pierw wykluczę jego pojmowania niewłaściwe, czyli określę, czym on nie jest, aby 

na końcu tych wstępnych ustaleń zaproponować jego określenie pozytywne, które 

będzie przedmiotem dalszego wywodu. 

1. Konfliktem wartości nie są przeciwne dążenia dwóch podmiotów lub spo-

łeczeństw. Taki konflikt jest konfliktem dążeń, ale nie wartości! Mieści się on bez 

reszty w sferze faktyczności. Można go nazwać konfliktem interpersonalnym, spo-

łecznym, politycznym lub kulturowym. Żeby rozstrzygnąć, czy tego typu konflikt 

jest w istocie konfliktem wartości (bo nie jest to wykluczone), należałoby na pod-

stawie argumentacji stricte aksjologicznej ustalić (a) czy przedmioty dążeń są rze-

czywiście wartościowe, (b) czy relacje aksjologiczne między dążącymi podmio-

tami uzasadniają słuszność ich faktycznych roszczeń oraz (c) czy ważność wcho-

dzących w grę wartości jest równa. Innymi słowy, dopiero w tych aksjologicznych 

ustaleniach trzeba rozstrzygnąć, czy w konflikcie dążeń jest zawarty także rzeczy-

wisty konflikt wartości, czy ten pierwszy pozostaje tylko kolizją sił faktycznych, 

pozbawionych aksjologicznej prawomocności. 

2. Konfliktem wartości nie jest konflikt pragnień jednego podmiotu. Jest to 

konflikt psychologiczny (a nie aksjologiczny). Jak w poprzednim przypadku, tak 

i tutaj, dopóki przedmiotów tych faktycznych pragnień nie rozpatrzymy pod 

względem ich aksjologicznej ważności (czyli dopóki nie ustalimy, czy owe prag-

                                                           
1 Obszerną i dokładną prezentację różnych stanowisk przyjmowanych – w literaturze an-

glojęzycznej – wobec tego problemu zawiera praca Barbary Chyrowicz. Por. Barbara Chyro-

wicz, O sytuacjach bez wyjścia w etyce (Kraków: Znak, 2008). 
2 Por. Beata Polanowska-Sygulska, Pluralizm wartości i jego implikacje w filozofii prawa 

(Kraków: Księgarnia Akademicka; Ośrodek Myśli Politycznej, 2008). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

83 

 

nienia są słuszne), dopóty ten typ konfliktu pozostanie tylko kolizją sił psychicz-

nych „uruchomionych” przez jakieś przyczyny. Jest on wtedy ścieraniem się ze 

sobą pewnych faktycznych energii, które – bez ich oceny w świetle aksjologicz-

nych racji – pozostają poza sferą wartości. 

Wymienione dwa przykłady negatywne wskazują na to, że należy ściśle od-

różniać konflikt dotyczący samych wartości od konfliktów zachodzących między 

czymś innym niż wartości. Rozróżnienie to nie występuje w teoriach, w których 

za wartości uważa się (bezkrytycznie) przedmioty wszystkich pragnień i dążeń 

faktycznych – w takich teoriach konfliktami wartości określa się błędnie każdy 

konflikt psychologiczny lub interpersonalnych3. Błąd ten jest skutkiem popełnia-

nia błędu naturalistycznego w pojmowaniu samych wartości. 

3. W odniesieniu do samych już wartości konfliktem nie jest sytuacja,  

w której realizacje różnych wartości wprawdzie się wykluczają, ale te wartości róż-

nią się stopniem ważności (np. sytuacja wyboru między zjedzeniem ciastka a ga-

szeniem pożaru). Nie jest to konflikt, gdyż pomimo że należałoby wykonać dwa 

wykluczające się czyny, to jednak (a) wiadomo, który należy wybrać oraz (b) wia-

domo, wykonanie którego czynu poskutkuje winą podmiotu, a którego – chwałą 

lub zasługą. Innymi słowy, chociaż występuje tu przeciwstawność wymaganych 

czynów, to nie ma konfliktu racji praktycznych: np. choć istnieje racja za malowa-

niem paznokci, to nie istnieje taka, która nakazywałaby robić to w momencie 

alarmu lotniczego lub nawet w trakcie prowadzenia samochodu. 

Po wykluczeniu nietrafnych pojmowań konfliktu wartości można już sfor-

mułować jego określenie pozytywne. Otóż konflikt wartości występuje wtedy 

i tylko wtedy, gdy: (a) wykluczanie się zachodzi między samymi wartościami lub 

między wymaganą ich realizacją, oraz (b) kiedy wykluczające się wartości są tak 

samo ważne. Schemat takiego konfliktu jest następujący: co do ważności W1=W2 

i zarazem W1 wyklucza W2 – jeśli W1, to nie W2, jeśli W2, to nie W1. W rzeczywi-

stym konflikcie wartości każdy możliwy czyn daje w efekcie zło. Albo inaczej: 

każdy wykonany czyn dobry okazuje się zarazem czynem złym (bo realizując 

                                                           
3 Na wskazanej pomyłce, czyli na braku rozróżnienia na przedmioty pragnień faktycznych 

i wartości (jako przedmioty pragnień słusznych) opiera się cały wywód – krążący głównie wokół 

koncepcji Isaiaha Berlina i Josepha Raza – o pluralizmie i konfliktach wartości, zawarty we 

wspomnianej już książce Polanowskiej-Sygulskiej. Por. Polanowska-Sygulska, Pluralizm warto-

ści. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

84 

 

jedną wartość, niszczymy czy wykluczamy drugą, która nie jest mniejsza od pierw-

szej). 

Przedstawiony schemat trzeba jeszcze uzupełnić następującym rozróżnie-

niem: 

(a) Konflikt może dotyczyć ściśle samych wartości, czy też idei wartości – 

przykłady takiego konfliktu podaje Nicolai Hartmann (o czym jeszcze będzie 

mowa). W innej terminologii ten konflikt idei wartości można określić jako kon-

flikt ogólnych zasad normatywnych, bo w rozumowaniach praktycznych ogólne 

wartości (a ściślej: afirmatywne sądy o nich) pełnią funkcję pierwszych przesłanek. 

(b) Konflikt może dotyczyć nie samych wartości, lecz ich realizacji  

w danej sytuacji (tzn. sytuacje bywają takie, że realizacja jednej wartości wyklucza 

realizację drugiej, chociaż te dwie wartości same w sobie się nie wykluczają). 

Zdefiniowawszy sedno konfliktu wartości warto dygresyjnie zauważyć, że 

jest on, jak się zdaje, analogiczny do konfliktu prawd (sądów prawdziwych). 

Można go bowiem przedstawić następująco: sytuacja konfliktu wartości to taka, 

w której wydaje się, że w sytuacji x powinno się wykonać czyn C1, ale także wyklu-

czający się z nim czyn C2. Analogicznie o konflikcie sądów prawdziwych można 

stwierdzić tak oto: wydaje się, że o obiekcie x prawdą jest sąd P1, ale także 

sprzeczny z nim sąd P2. Ta analogia pokazuje, że twierdzenie o istnieniu konflik-

tów wartości jest wysoce podejrzane. 

 

 

2. Konflikt wartości czyli konflikt powinności 

 

Określenie konfliktu wartości dopóty pozostaje niewystarczające, dopóki 

niewyjaśnione pozostaje pojęcie samych wartości. Żeby wszak ująć teoretycznie 

konflikt, musimy wiedzieć, czego – dokładnie – jest to konflikt; dopiero wtedy 

będziemy mogli stwierdzić, na czym on polega. Jeśli wartości zinterpretowaliby-

śmy np. jako obiektywne własności rzeczy, to konflikt między nimi byłby analo-

giczny do konfliktu między – dajmy na to – czerwienią i zielenią lub okrągłością 

i kwadratowością. Trudno wówczas uznać, że w ogóle jest to konflikt (wszak rze-

czy mogą posiadać zarazem różne własności), a jeśli już – czyli jeśli sprawa dotyczy 

własności wykluczających się – to redukuje się on do wspomnianego, epistemicz-

nego konfliktu prawd: twierdząc, że obiekt x jest zarazem okrągły i kwadratowy, 

popadamy w logiczny konflikt sądów zwany sprzecznością. Ale w ten sposób 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

85 

 

umyka nam sedno konfliktu aksjologicznego. Jeżeli z kolei uznamy wartości za 

przedmioty wszystkich faktycznych pragnień (popełniając zresztą w ten sposób 

błąd naturalistyczny), to konflikt wartości zredukuje się wtedy właśnie do kon-

fliktu pragnień, czyli do konfliktu psychologicznego – i znowu umknie z niego to, 

co swoiście aksjologiczne. 

Ponieważ kwestię istoty wartości jestem zmuszony potraktować maksymal-

nie skrótowo, to – uwzględniając to, co już zostało stwierdzone – ograniczę się do 

argumentacji następującej4. Wartości nie da się poprawnie wywnioskować ani 

z faktycznych pragnień, ani z ontycznych własności realnych obiektów. W obu 

przypadkach popełniłoby się bowiem błąd naturalistyczny. By uniknąć tego błędu, 

należy, moim zdaniem, konflikt wartości pojmować jako konflikt powinności. De-

sygnaty pojęć aksjologicznych różnią się bowiem od desygnatów pojęć nieaksjo-

logicznych (czyli czysto deskryptywnych) tym, że są takimi x-ami, które być po-

winny lub które powinny zostać wykonane w działaniu podmiotu. Mówiąc ina-

czej, jeżeli pojęciom aksjologicznym nie przyznamy charakteru powinnościowego 

(resp. normatywnego), to logiczne przejście od pojęcia wartości do pojęcia powin-

ności napotka na błąd naturalistyczny. Wówczas bowiem bylibyśmy zmuszeni 

wywnioskować treść powinności z jakiegoś pojęcia aksjologicznego, które – z za-

łożenia – treści tej by nie zawierało. Trudności tej unikniemy natomiast wtedy, 

gdy przyjmiemy, że wartości są po prostu treściami powinności – i jako takie treści 

są przedmiotami konkluzji opartych na racjach praktycznych. O tym zatem, czy 

coś ma wartość czy nie, nie rozstrzygają ani same pragnienia, ani same ontyczne 

własności obiektu, lecz racje praktyczne. To zaś z kolei oznacza, że podawane 

w dyskursie aksjologicznym (również w argumentacji dotyczącej konfliktów) 

przykłady wartości podlegają uzasadnieniu przez racje – przykłady te mogą bo-

wiem być trafne lub nietrafne. Na przykład fakt, że jakieś x jest przedmiotem czy-

jegoś pragnienia, nie jest wystarczającą racją za tym, że owo x jest wartością – by-

łoby nią tylko wtedy, gdyby nakierowane na niego pragnienie okazało się słuszne 

w świetle racji praktycznych. Wtedy zaś owo x byłoby także treścią powinności. 

Skoro więc wartości są treściami powinności, to także konflikty między nimi są 

konfliktami powinności. Gdyby zresztą było inaczej, tzn. gdyby wartości były 

                                                           
4 Własną wersję filozofii wartości prezentowałem w wielu pracach wcześniejszych. Por. 

Andrzej Niemczuk, „O nieistnieniu i normatywności wartości”, Kultura i Wartości 2019, nr 28: 

99–130, DOI: 10.17951/kw.2019.28.99-130; „Szczęście w strukturze normatywności (część I – 

Normatywność)”, Kultura i Wartości 2020, nr 29: 5–37, DOI: 10.17951/kw.2020.29.5-37. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

86 

 

oddzielone od powinności, to ewentualny konflikt tych pierwszych nie miałby od-

niesienia do życia praktycznego i nie wymuszałby na ludzkich decyzjach zmagania 

się z konfliktami. 

Warto dodać, że pojmując wartości jako treści powinności, opowiadam się 

za taką teorią wartości, która definiuje je za pomocą powinności5. Teorię taką re-

prezentuje nurt Kantowski: sam Kant, neokantyści, a z aksjologów polskich – 

Henryk Elzenberg. Teoria ta stoi w opozycji zarówno do realizmu fenomenolo-

gicznego (czyli obiektywizmu aksjologicznego), jak i subiektywizmu psychologi-

stycznego. 

 

 

3. Źródła twierdzenia o istnieniu konfliktów powinności 

 

1. W kontekście twierdzenia o istnieniu konfliktów wśród idei wartości Ni-

colai Hartmann podaje takie oto przykłady wartości wykluczających się: (a) czy-

stość i pełnia; (b) miłosierdzie i sprawiedliwość6. Traktując rzecz na wpół żarto-

bliwie (i za pomocą tego połowicznego żartu sprowadzając przykłady Hartmanna 

do absurdu), można podobnych przykładów podać bardzo dużo: monogamia-po-

ligamia, wendeta-wybaczanie, altruizm-egoizm, skromność-kształtowanie wła-

snego wizerunku. Żart ten pokazuje, że pomimo utrwalenia określonych ideałów 

w pewnych tradycjach aksjologiczno-moralnych, ideały te mogą być ze sobą 

sprzeczne. Wykluczanie się między nimi nie musi jednak oznaczać nierozwiązy-

walnych konfliktów powinności, lecz – jak dla każdej teorii fakt wyjściowego dy-

sonansu poznawczego – może być traktowany jako zadanie do teoretycznego roz-

wiązania. Treści aksjologiczne narzucające się spontanicznym odczuciom są trak-

towane jako prawdy ostateczne tylko przez intuicjonistów, do jakich w aksjologii 

należy m. in. Nicolai Hartmann. Dla myślenia krytycznego zaś owe wstępne 

                                                           
5 Nie znaczy to, że tego typu deontologizm w pojmowaniu wartości akceptuję z całym 

„dobrodziejstwem inwentarza”. Uważam bowiem, że wymaga on uzupełnienia o elementy eu-

dajmonizmu. Por. Andrzej Niemczuk, „Szczęście w strukturze normatywności (część II – Szczę-

ście)”, Kultura i Wartości 2020, nr 30: 151–172, DOI: 10.17951/kw.2020.30.151-172. 
6 Por. Nicolai Hartmann, „Najważniejsze problemy etyki”, tłum. Adam Węgrzecki, Znak 

1974, nr 245: 1427–1428; por. też: Adam Węgrzecki, „O konflikcie wartości”, Zeszyty Naukowe 

Akademii Ekonomicznej w Krakowie 2006, nr 722: 10–12; Jan Galarowicz, Nicolai Hartmann. 

Etyka wartości (Kraków: Wydawnictwo Petrus, 2022), 111–118. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

87 

 

intuicje są tylko danymi psychologicznymi, które mogą podlegać rewizji w trakcie 

formułowania poprawnej (czyli, m.in. nie dopuszczającej sprzeczności) teorii. Je-

śli spójność teorii będzie wymagała modyfikacji wyjściowych intuicji, to teoretyk 

będzie zmuszony owe wyjściowe przekonania uznać za niewiarygodne – a wtedy, 

jako przekonania błędne, będą one podlegały wyjaśnieniom genetyczno-przyczy-

nowym. Błędy wszak mają najczęściej – może jedynie oprócz błędów twórczo wy-

spekulowanych w wyrafinowanych teoriach – źródła przyczynowe. Jak episte-

miczne konflikty prawd powodowane są jakimiś genezami błędów, tak samo uwa-

runkowane mogą być konflikty powinności.  

Otóż takim przyczynowym źródłem przekonania, iż istnieją konflikty po-

winności jest to, że akceptuje się odmienne etosy (w znaczeniu Maxa Schelera), 

czyli odmienne tradycje normatywne, nie zważając na treściowe niezgodności 

między nimi. Ten właśnie przypadek ilustrują podane przeze mnie przykłady. Jeśli 

uznam za słuszne niezborne, ogólne zasady powinności (lub ogólne wzorce do-

brego postępowania), to jest oczywiste, że niektóre z nich pozostaną w konflikcie 

oraz że ich szczegółowe konsekwencje logiczne muszą się ze sobą skonfliktować 

w sytuacjach konkretnych. Tak jak światopoglądy i wyjaśnienia zjawisk empirycz-

nych tworzyły się w historii ludzkości żywiołowo i spontanicznie i w związku z tą 

ich przypadkowością bywały częściowo odmienne w różnych tradycjach, tak samo 

przecież powstawały ideały moralne i inne wzorce oceniania. Jeśli więc bezkry-

tycznie uznamy za trafne różne fragmenty tych rozmaitych, ewoluujących w hi-

storii i wymieszanych ze sobą etosów, to konflikty między nimi, które wówczas 

muszą się pojawić, będą objawem niespójności ogólnych zasad aksjologicznych. 

2. Drugie źródło konfliktów powinności tkwi w tym, jak mi się zdaje, że za-

sady powinności są ogólne i ponadczasowe, a sytuacje praktyczne są konkretne 

i czasowo określone. Z tego powodu nawet zasady ustalone w sposób spójny mogą 

w wyjątkowych, nieuwzględnionych w tych zasadach, sytuacjach konkretnych po-

wodować konflikty. Innymi słowy, niezliczona rozmaitość złożonych sytuacji ży-

ciowych może „nie mieścić się” adekwatnie w zakresie formułowanych w teorii 

ogólnych zasad normatywnych – wtedy niektóre z realnych sytuacji pozostają 

normatywnie problematyczne, czyli właśnie ujawniające konflikt owych zasad. 

Weźmy na przykład dwie następujące zasady: „nie powinno się używać przemocy” 

oraz „powinno się chronić własne życie”. Powstaje pytanie, którą z tych zasad po-

winniśmy realizować, a którą zignorować w sytuacji, gdy napadnie nas jakiś ban-

dyta? 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

88 

 

3. Trzecim źródłem przekonania o istnieniu konfliktów powinności jest, 

oczywiście, doświadczenie aksjologiczno-praktyczne. W realnym życiu zdarzają 

się po prostu takie wyjątkowe sytuacje, w których kompetencje aksjologiczne pod-

miotu nie wystarczają do zadowalającego rozstrzygnięcia praktycznej kwestii, co 

w sytuacjach tych powinno się uczynić. Znowu podkreślę, że analogiczne sytuacje 

zdarzają w sferze wiedzy deskryptywnej: napotkany x wydaje się i p, i nie p, i nie 

wiadomo zrazu, jaka jest o nim prawda. 

O konflikcie powinności występującym w doświadczeniu należy powiedzieć, 

że ujawnia on niewątpliwie – dla rozumowania normatywnego – osobliwość (nie-

standardowość) doświadczanej sytuacji, nie jest jednak dowodem istnienia kon-

fliktów rzeczywistych. Nie można wykluczyć jego pozorności, gdyż, jak się zdaje, 

aksjologiczny opis sytuacji doświadczanej zależy od normatywnych założeń kon-

ceptualnych, i to w o wiele większym stopniu niż deskryptywny opis faktu. Kon-

flikt powinności występujący w sferze rozumienia sytuacji doświadczanej może 

więc być prostą pochodną któregoś ze źródeł tego typu konfliktów, przedstawio-

nych powyżej (w punkcie 1 i 2). Nie kwestionuję więc tutaj empirycznego wystę-

powania konfliktów powinności, za wysoce problematyczne uważam jedynie ist-

nienie konfliktów rzeczywistych – samych w sobie. Sfery aksjologicznego do-

świadczenia nie uważam bowiem – z racji już wymienionych – za miejsce prawd 

ostatecznych, lecz za dziedzinę podlegającą interpretacji oraz, w miarę potrzeby, 

korekcie ze strony teorii7. 

Wskazanie na to ostatnie ze źródeł poglądu o istnieniu konfliktów powinno-

ści jest jedynie konstatacją faktu, że w życiu praktycznym występują niestandar-

dowe sytuacje, które nasuwają zagadkę takich konfliktów. Natomiast źródła 

przedstawione w punkcie 1 i 2, z których jedno ma charakter historyczny, a drugie 

logiczno-metodologiczny (polega na niedokładności zasad ogólnych względem 

rozmaitości konkretów, do jakich mają one być stosowane), nasuwają już – przy 

uwzględnieniu analogii między konfliktami wartości a konfliktami prawd – 

wstępne rozpoznanie co do tego, jakie interpretacyjno-teoretyczne próby można 

podejmować w celu niwelowania takich konfliktów w życiu praktycznym. Po 

                                                           
7 Np. Tadeusz Czeżowski pojmował konflikty etyczne właśnie jako kolizję obowiązków 

występującą w niektórych sytuacjach empirycznych, która może być usunięta za pomocą ko-

rekty zasad powinności – por. Tadeusz Czeżowski, „Konflikty w etyce”, w: Tadeusz Czeżowski, 

Pisma z etyki i teorii wartości, red. Paweł J. Smoczyński (Wrocław: Zakład Narodowy im. Os-

solińskich, 1989), 139–143. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

89 

 

pierwsze więc, gdy ogólne zasady powinności okazują się sprzeczne, to należy sko-

rygować podstawy teorii aksjologicznej. Po drugie zaś, w przypadku gdy zasady 

ogólne, pomimo że niesprzeczne, nie mogą jednak być respektowane z powodu 

wyjątkowej sytuacji konkretnej (która powoduje konflikt), należałoby poszukać 

teoretycznych sposobów na doprecyzowanie warunków stosowalności tych zasad. 

 

 

4. Dygresja o relacji między filozoficzną  

teorią normatywności a faktycznymi etosami 

 

1. Potoczna świadomość aksjologiczna i moralna (wygodnie nazwana przez 

Schelera etosem) powstaje w historii w sposób żywiołowy i spontaniczny – można 

powiedzieć, że jest kontyngentna. Jako taka nie stanowi ona niezawodnego kryte-

rium słuszności ocen. Dokładniej mówiąc, kłopot z nią jest taki (dla teorii powin-

ności), że jest ona częściowo słuszna, a częściowo niesłuszna. Można powiedzieć, 

nieco paradoksalnie, że dla teorii powinności jest ona takim zbiorem danych wyj-

ściowych, z którego pewne treści trzeba zachować, a inne – dla spójności teorii – 

skorygować. Trudność polega, oczywiście, na odróżnieniu jednych od drugich.  

2. Filozoficzna teoria wartości i powinności powstaje jako profesjonalny na-

mysł nad ludzką praktyką. Ideałem dla tego namysłu – tak samo jak we wszelkich 

naukach – jest logiczna spójność i racjonalność jego efektu końcowego, czyli fi-

nalnej teorii. Ideał ten nie pozwala zaakceptować konfliktu powinności, tak samo 

jak nie dopuszcza zgody na konflikt prawd. 

3. Pytanie, jaki jest, a przede wszystkim, jaki być powinien stosunek między 

teorią wartości a funkcjonującymi w realnym życiu etosami, jest różnie rozstrzy-

gane w różnych nurtach aksjologii i etyki. Rozstrzygnięcia te muszę – z braku 

miejsca – pominąć. Zwrócę tylko uwagę, że autorzy, którzy opowiadają się za ist-

nieniem konfliktów wartości, opierają się (i muszą się opierać) na poglądzie, 

iż etosy są niekwestionowalne (jak czyni to przywoływany już Nicolai Hartmann, 

a także np. Bernard Williams)8. Mój wywód idzie zaś tropem w zasadzie 

                                                           
8 Por. Bernard Williams, „Konflikt wartości”, tłum. Tomasz Duliński, w: Bernard Wil-

liams, Ile wolności powinna mieć wola? I inne eseje z filozofii moralnej (Warszawa: Fundacja 

Aletheia, 1999), 115–128. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

90 

 

odwrotnym (który też ma kilku zwolenników)9, a mianowicie: ponieważ sądzę, że 

stosunek teorii do etosów powinien być korygujący, toteż zmierzam do wniosku, 

że konflikty wartości są jedynie czymś w rodzaju zagadek, które powinny być albo 

usuwane przez krytyczną ich reinterpretację, albo rozwiązane przez ulepszenie 

teorii. 

4. Warto w tym miejscu dokładnie uwydatnić, co dla teorii powinności zna-

czy zgoda na istnienie nieusuwalnych (tzn. rzeczywistych, samych w sobie) kon-

fliktów wartości. Nawiązując do użytej w podtytule artykułu figury retorycznej 

odwołującej się do Boga, należałoby stwierdzić tak: jeśli istnieją rzeczywiste kon-

flikty wartości, to znaczy to, że Wszechwiedzący Podmiot ustalił takie zasady po-

winności, które w stworzonym przez Niego świecie wchodzą ze sobą w nieusu-

walną kolizję. A mówiąc już bez teologicznej retoryki, istnienie rzeczywistych 

konfliktów powinności oznaczałoby, że: (a) istnieją sytuacje, w których działanie 

uzasadnione racjonalnie jest niemożliwe; co więcej: (b) byłyby to sytuacje – co 

wynika z pierwszego – w których podmiot, bez własnej winy, popada w winę. Obie 

te konsekwencje są więc równoznaczne z wnioskiem, że racjonalność kierująca 

praktyką jest niemożliwa10. Otóż myślę, że jeśli w doświadczeniu występują takie 

sytuacje, to nie należy godzić się na twierdzenie o istnieniu konfliktów wartości, 

lecz trzeba przyjąć, że to raczej z kryteriami ocen (czyli z zasadami powinności) 

jest coś nie w porządku. Trzymam się tu analogii z konfliktem prawd – jeżeli do-

świadczenie powoduje tzw. dysonans poznawczy (odpowiednik pozornego kon-

fliktu wartości), to wiedza teoretyczna wymaga korekty. 

 

  

                                                           
9 Por. np. Alan Donagan, „Consistency in Rationalist Moral Systems”, w: Moral Dilem-

mas, red. Christopher W. Gowans (Oxford: Oxford University Press, 1987), 271–290; Alasdair 

MacIntyre, „Moral Dilemmas”, Philosophy and Phenomenological Research 1990, nr 50: 367–

380; Daniel Statman, Moral Dilemmas (Amsterdam: Rodopi, 1995). 
10 Podobnie sądzi np. Donald Davidson. Pisząc o konfliktach moralnych, zauważa on, iż 

„zasady moralne w zastosowaniu do konkretnej sytuacji nie mogą wchodzić ze sobą w konflikt. 

Jak bowiem przesłanki, z których wszystkie są prawdziwe (lub godne przyjęcia) mogą prowa-

dzić do sprzeczności?” [Donald Davidson, „Jak jest możliwa słabość woli”, tłum. Wacław Jan 

Popowski, w: Filozofia moralności. Postanowienie i odpowiedzialność moralna, red. Jacek Ho-

łówka (Warszawa: „Spacja”; Fundacja „Aletheia”, 1997), 97]. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

91 

 

5. Sposoby niwelowania empirycznych  

konfliktów powinności przez racjonalność praktyczną 

 

Istnieje co najmniej kilka sposobów na to, żeby racjonalnie wykazać, że sytu-

acja, która wydaje się konfliktem wartości, po jej analizie i skorygowaniu argu-

mentacji normatywnej, konfliktem takim w istocie nie jest. Niektóre z tych spo-

sobów nie są ściśle konkluzywne (czyli nie oferują jednoznacznych i ostatecznych 

rozwiązań) – chyba przede wszystkim dlatego, że wymyślne przykłady konfliktów 

można konstruować w nieskończoność. Sposoby, o których mowa, przedstawię 

w kolejnych punktach (1, 2, 3…), przy czym stylistyka argumentów będzie niejed-

nolita, bo też problemy, których poszczególne sposoby dotyczą, są dalece zróżni-

cowane co do swojej natury. Zacznę od kwestii, o których już wspomniałem.  

1) Poprawna teoria wartości. Przede wszystkim, w podejściu do konfliktów 

powinności trzeba dysponować poprawną teorią wartości. Idzie o to, by, z jednej 

strony, wartości nie redukować do faktycznych pragnień lub dążeń (a konfliktów 

wartości do konfliktów psychologicznych), z drugiej zaś strony – żeby wartości 

nie pojmować jako obiektywne własności rzeczy. Jeśli bowiem, jak w pierwszym 

przypadku, wartości byłyby przedmiotami pragnień, to nie mogłyby być kryte-

riami rozstrzygającymi o słuszności pragnień – wtedy zaś nie byłoby narzędzia, za 

którego pomocą można rozwiązać konflikt faktycznych pragnień (pomijam tu 

inne wady takiego psychologizmu aksjologicznego). W drugim natomiast przy-

padku (znowu, pomijając resztę mankamentów tego stanowiska), gdyby wartości 

były obiektywnymi własnościami rzeczy, to ich konflikt w danej sytuacji reduko-

wałby się do epistemologicznego konfliktu prawd. Czyn wykonany w sytuacji 

konfliktowej musiałby być opisany jako zarazem dobry i zły. To zaś, niestety, na 

podstawie zasady (Leibnizjańskiej), wedle której byty sprzeczne nie istnieją, pro-

wadzi do wniosku, że taki czyn o sprzecznych własnościach jest ontologicznie nie-

możliwy. Do takiego absurdalnego wniosku – co należy podkreślić – zmusza nas 

założenie, że orzeczniki aksjologiczne mają charakter deskryptywny (tak samo jak 

predykaty np. fizykalne). Jeżeli zaś taki napotkany konflikt prawd aksjologicznych 

chcielibyśmy rozwiązać poprzez zmianę tworzących go twierdzeń o występują-

cych w nim wartościach, to zakwestionowalibyśmy właśnie obiektywność tych 

wartości – ich założoną obiektywność odwoływalibyśmy rewidując je jako zasady 

oceniania. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

92 

 

Wobec wymienionych (a także tutaj z konieczności przemilczanych) trud-

ności teorii konkurencyjnych, proponuję pojmowanie wartości jako przedmiotów 

pragnień – ale pragnień racjonalnych praktycznie. Przedmioty te są dla podmiotu 

powinnościami wyznaczanymi przez racjonalność praktyczną11. 

2) Niespójność w zasadach. Jeśli ogólne zasady powinności są niespójne (jak 

w Hartmannowskich przykładach skonfliktowanych wartości ogólnych), to na-

leży to uznać za wadę teorii i owe pierwsze zasady tak zmodyfikować, by niespój-

ność została usunięta. Źródło tego błędu tkwi w tym, że owe ogólne zasady akcep-

tuje się i „bierze za dobrą monetę” na podstawie treściowo różnych etosów. 

3) Konieczność metazasad, czyli korekta zakresu zasad. Zasady ogólne są 

trafne zawsze przy pewnych założeniach. Nawet prawo ciążenia traci prawdziwość 

w sytuacji próżni. Założeniami ogólnych praw są tzw. warunki normalne lub stan-

dardowe. Na przykład jakiś dajmy na to lakier wysycha w ciągu 5 godzin – ale przy 

założeniu, że temperatura mieści się w przedziale od 10 do 25 stopni Celsjusza. 

Gdy do warunków standardowych doda się choćby jedną cechę niestandardową, 

która dodatkowo określa obiekt lub sytuację, to trzeba też zmodyfikować ogólne 

prawo (lub ogólną prawdę), adekwatnie stosowalne w warunkach standardowych. 

Podobna sytuacja zachodzi w dziedzinie normatywnej. Ogólne zasady aksjo-

logiczne i etyczne są w tych dziedzinach ustalane przy milczącym założeniu, iż do-

tyczą życia praktycznego w warunkach normalnych. Jeśli zasady te są ustalone 

niesprzecznie, to dobrze służą codziennym, racjonalnym decyzjom praktycznym 

– ale tylko dopóty, dopóki nie napotkamy sytuacji niestandardowej, nadzwyczaj-

nej, nienormalnej, czyli nieprzewidzianej przy ustalaniu tych zasad. Taka nadzwy-

czajna sytuacja egzemplifikuje właśnie to, co jest nazywane konfliktem w sferze 

realizacji wartości. Można powiedzieć, że sytuacja takiego konfliktu, to właśnie 

taka, w której standardowe zasady powinności nie wystarczają do tego, by roz-

strzygnąć, jakie działanie będzie w niej działaniem racjonalnym praktycznie. Otóż 

w sytuacji takiej – podobnie jak wtedy, gdy doświadczenie koliduje z uznaną 

prawdą teoretyczną – należy do zasad powinności wprowadzić metazasady, które 

określą dodatkowe kryteria stosowalności lub zawieszenia tamtych zasad, albo 

kryteria pierwszeństwa jednej przed drugą. Wydaje mi się, że np. zabójstwo w sa-

moobronie jest taką metazasadą (przy dodatkowych zastrzeżeniach – np. że nie 
                                                           

11 Wymieniony sposób pojmowania wartości przedstawiłem między innymi w artykule 

O nieistnieniu i normatywności wartości. Por. Niemczuk, „O nieistnieniu i normatywności 

wartości”. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

93 

 

było innego wyjścia). Opisane wprowadzanie metazasad jest konieczne dlatego, 

żeby uczynić zadość wymaganiu racjonalności – tzn. żeby możliwe było określe-

nie, jakie działanie jest praktycznie racjonalne w owej sytuacji nadzwyczajnej. Bez 

takiej procedury musimy zgodzić się na absurd – czyli na sytuację, w której bę-

dziemy musieli uznać winnym człowieka niewinnego (lub samych siebie, jeśli 

rzecz dotyczy sytuacji własnej). Cała ta procedura dotyczy przypadku, w którym 

konflikt wartości jest generowany nie przez niespójność zasad, lecz przez – by tak 

rzec – niewystarczalność zasad wobec konkretnej sytuacji, które jest niestandar-

dowa. 

4) Zasada „powinność implikuje możliwość”. Ta zasada logiki deontycznej 

(nazywana też niekiedy „zasadą Kanta”) orzeka, jak wiadomo, że powinny może 

być tylko taki czyn, który jest możliwy do spełnienia12. Innymi słowy, to, co nie-

możliwe, nie może być treścią powinności. Tymczasem niektóre, a może nawet 

większość konfliktów powinności polega właśnie na tym, iż są to sytuacje, w któ-

rych wydaje się, że podmiot powinien spełnić zarazem dwie wykluczające się po-

winności – czyli, powinien spełnić to, co jest niemożliwe. Jeśli więc zasada ta pod-

powiada, że to, co niemożliwe nie może być powinne, to dałoby się ją wykorzystać 

do krytycznej analizy pozornych konfliktów, po to, by wykazać ich pozorność. 

Otóż jeżeli znalazłem się w sytuacji, w której niemożliwe jest, bym realnie 

spełnił dwie wykluczające się powinności, to – na podstawie wymienionej zasady 

– wynika z tego, że w odniesieniu do tej sytuacji nieuzasadniony (niesłuszny) jest 

imperatyw, iż „powinienem zrealizować obie powinności”. Zakładamy oczywi-

ście, że każda z wchodzących w grę powinności, wzięta osobno, jest zasadna i ob-

owiązuje, pomimo to jednak, konkretna sytuacja empiryczna sprawia, że wniosek, 

iż „powinienem w niej spełnić zarazem obie powinności”, jest fałszywy (nie-

słuszny). Wniosek ten oznacza więc zarazem, iż sytuacja, o której mowa, nie speł-

nia definicji konfliktu powinności. Zdaje się, że tylko tyle można wywnioskować 

z zasady „powinność zakłada możliwość”. 

Konkluzja taka nie usuwa wprawdzie niewątpliwej tragiczności samej sytua-

cji, skutkuje jednak pewnym „zyskiem” dla podmiotu, który się w niej znalazł. 

„Zysk” polega mianowicie na tym, że jeśli podmiot zrealizował tylko jedną powin-

ność, wykluczając tym samym realizację drugiej, to nie można w sposób 

                                                           
12 Np. por. George Patrick Henderson, „»Ought« Implies »Can«”, Philosophy 41, nr 156 

(1966): 101–112. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

94 

 

racjonalny przypisać mu za ten wybór winy – nie może tego zasadnie zrobić ani 

on sam, ani nikt postronny. Skoro wszak nie mógł on spełnić obu powinności za-

razem, to nie można go obwiniać za to, że tego nie zrobił. Można wręcz metafo-

rycznie stwierdzić, że „winę” za konieczność pogwałcenia jednej z powinności (za 

zło tego pogwałcenia) ponosi sytuacja. 

Dla wyobrażenia sobie takiej sytuacji najlepiej jest – jak się zdaje – podać 

przykład takiego stanu rzeczy, w którym rodzic może uratować tylko jedno 

z dwojga zagrożonych śmiercią (w sposób niewątpliwy i jednakowy) swoich dzie-

ci13. Pomimo że sytuacja taka nie jest konfliktem wartości sensu stricto, to jednak 

ma ona charakter w najwyższym stopniu tragiczny – i to nie tylko w takim zna-

czeniu, w jakim tragiczna jest każda przedwczesna śmierć bliskich osób, spowo-

dowana przyczyną jakąkolwiek (np. lawiną śnieżną). To bowiem, które z dzieci 

zginie, nie jest wynikiem losu, lecz zależy od decyzji rodzica jako uczestnika sytu-

acji, w której znalazł się bez własnej woli i winy. Pytania o to, jaka decyzja w tej 

sytuacji jest racjonalna, nie może on uniknąć. Pozostaje ono aktualne także dla 

naszych dociekań – pomimo że deontyczna zasada „powinien tylko wtedy, gdy 

może” niczego, jak się zdaje, w tej kwestii nie podpowiada. Jakie zatem racjonalne 

antidotum na taką sytuację można przedstawić? 

Wydaje się, że jeśliby rodzic kierował się przede wszystkich chęcią uniknięcia 

własnej winy, to najlepiej by było, żeby wstrzymał się od wszelkiego działania – 

a „winą” za tragiczny efekt sytuacji obarczył niezależne od niego czynniki ze-

wnętrzne. Niestety, nie jest to wyjście najlepsze z możliwych – i o tyle nie jest ra-

cjonalne – gdyż, przy założeniu, że wtedy oboje dzieci zginą, jego efekt jest suma-

rycznie gorszy od takiego, w którym jedno zostało uratowane. Za fakt, że jedno 

nie zostało uratowane, byłby wtedy winien właśnie rodzic – wszak występująca tu 

niemożliwość, która niweluje powinność, dotyczy ratunku tylko dla obojga dzieci 

naraz, nie zaś jednego. Pomimo bowiem, że zasada „skoro nie może, to nieprawdą 

jest, że powinien” zwalnia rodzica z powinności ratowania obojga dzieci zarazem, 

to jednak nie zwalnia z ratowania jednego z nich. Problem racjonalnego wyboru 

zatem pozostaje. 

                                                           
13 Dla samej logiki wywodu (bez wtrętów emocjonalno-emfatycznych) wystarczyłoby, 

rzecz jasna, jako postacie tego przykładowego „dramatu” podać po prostu trzy podmioty: jeden 

mający możliwość działania i dwa potrzebujące ratunku – jedynie przy założeniu, że te dwa 

pozostają wobec „aktywnego” w identycznych relacjach. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

95 

 

Zdaje się, że z problemu tego nie ma takiego wyjścia, które byłoby aksjolo-

gicznie pozytywne – bo przy każdej opcji co najmniej jedno dziecko musi zginąć. 

Jeżeli jednak w takiej sytuacji nie chcemy proponować bezradnego „opuszczenia 

rąk” lub wręcz rzutu monetą, czyli jeżeli szukamy racji z nieustępliwą konsekwen-

cją (pomimo ewentualnych oburzeń emocjonalnych), to – jak się zdaje – można 

znaleźć wyjście racjonalnie optymalne, które jest aksjologicznie zerowe. Jest ono 

zerowe w tym znaczeniu, że z jednej strony zaleca osiągnięcie takiego stopnia do-

bra, jaki w tej sytuacji jest możliwy (dlatego nie jest minusowe), z drugiej zaś, go-

dzi się na taki stopień zła, jaki jest nieuchronny (dlatego nie jest pozytywne), 

a przy tym – przy ocenie racjonalnej – nie obciąża winą rodzica. Dla dokładniej-

szego zrozumienia tego optymalnego rozwiązania warto najpierw zauważyć, skąd 

się bierze główna trudność występująca w analizowanej sytuacji. Otóż bierze się 

ona stąd, że konieczny wybór nie dotyczy dwóch różnych wartości, lecz dwóch 

„nośników” (egzemplarzy) tej samej wartości. Rodzic nie wybiera tutaj między 

powinnością A i B, lecz między powinnością ratowania życia albo dziecka x, albo 

dziecka y. Dla uświadomienia sobie statusu takiego wyboru należy zauważyć, że 

jest on ściśle analogiczny z sytuacją – toutes proportions gardées – w której mie-

libyśmy spośród dwóch nowych samochodów z tej samej serii produkcyjnej (łącz-

nie z identycznym ich kolorem) racjonalnie wybrać do zakupu jeden (bo np. nie 

mielibyśmy budżetu na dwa). Jakie racje można byłoby podać za wyborem jed-

nego z nich – przy założeniu, że niczym się nie różnią? Myślę, że żadnych! Otóż 

gdyby w analizę rozpatrywanej sytuacji nie wkradało się współodczuwanie z roz-

paczą dziecka „przeznaczonego” do zginięcia, czyli gdybyśmy sytuację tę rozpa-

trywali czysto racjonalnie z punktu widzenia wyłącznie samego rodzica (jako pod-

miotu zmuszonego do decyzji), to również należałoby przyznać, że pod względem 

czysto aksjologicznym (z pominięciem psychologicznego) ważne jest, żeby urato-

wać jedno dziecko – obojętnie które; identycznie jak w przykładzie z samocho-

dami ważne jest kupienie samochodu, a nieważne, którego egzemplarza. 

Inaczej rzecz ujmując, w analizowanej sytuacji konflikt powinności –  

w jego aspekcie ogólnym – jest nierozstrzygalny dlatego, że jego rozstrzygnięcie 

jest logicznie uniemożliwione w jego założeniach aksjologiczno-teoretycznych. 

Skoro bowiem zakłada się, że oboje dzieci mają wartość identyczną, to – uwzględ-

niając, że niemożliwe jest uratowanie obojga – niemożliwe jest podanie racji za 

wyborem jednego z dzieci. Nie mogę przecież racjonalnie wybrać jednej spośród 

dwóch liczb o tej samej wartości matematycznej (np. spośród dwóch trójek). Tą 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

96 

 

założoną identyczną wartością obojga dzieci jest, rzecz jasna, tzw. w tradycji 

chrześcijańskiej ontyczna godność osoby. W moim aksjologicznym ujęciu okre-

ślam ją jako egzystencjalną wartość podmiotu14. Przysługuje ona każdemu pod-

miotowi niezależnie od jego cech empirycznych i od międzypodmiotowo zróżni-

cowanych wartości tych cech – dlatego jest w każdym podmiocie identyczna. Pod-

mioty są zatem aksjologicznie równe tylko pod względem tej wartości, natomiast 

pod względem wartości pozostałych (np. urody lub poszczególnych umiejętności) 

są aksjologicznie zróżnicowane – nie są tak samo wartościowe. Owe wartości cech 

empirycznych tradycja chrześcijańska odróżnia od ontycznej godności osoby 

określając je jako wartości osobowe lub osobiste15. Otóż dopóki analizowaną sy-

tuację będziemy rozpatrywać wyłącznie przy założeniu identycznej wartości egzy-

stencjalnej obojga dzieci, to – ze wskazanych już powodów – musi ona pozostać 

nierozstrzygalna. Powodem podstawowym jej nierozstrzygalności jest jednak 

brak uwzględnienia wartości innych niż wyłącznie identycznej wartości egzysten-

cjalnej obojga dzieci. Można więc zupełnie zasadnie stwierdzić, iż skoro zakłada 

się, że między dziećmi nie ma różnic aksjologicznych i skoro niemożliwością jest 

uratowanie obu, to w tej sytuacji jedyną powinnością rodzica jest – o okrutna lo-

giko! – uratowanie któregokolwiek. Jeżeli więc rodzic uratuje jedno dziecko, to 

spełni wszystkie powinności, jakie go w tej sytuacji obowiązywały. 

Jeżeli zatem rodzic (czy jakikolwiek podmiot) chce w takiej sytuacji rozstrzy-

gnąć racjonalnie kwestię, którą konkretnie z dwu zagrożonych osób powinien ura-

tować, to – niestety! – do identycznej wartości egzystencjalnej obojga dzieci musi 

dodać pozostałe ich wartości (inne niż egzystencjalna). Skoro same dzieci nie są 

identyczne, to owe pozaegzystencjalne wartości ich cech (niech się one nazywają 

wartościami osobistymi) też nie będą identyczne – to zaś znaczy, że ich suma w za-

sadny sposób przechyli szalę wyboru. Wtrącone powyżej „niestety!” jest ważnym 

zastrzeżeniem merytorycznym do proponowanego rachunku wartości. Pełna 

                                                           
14 Por. Andrzej Niemczuk, „Aksjologiczna konstytucja podmiotu”, w: Andrzej Niemczuk, 

Podmiot w filozofii praktycznej. Preludia (Rzeszów: Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszow-

skiego, 2018), 91–122; Andrzej Niemczuk, „Uzasadnienie wartości człowieka – historia i meri-

tum”, w: Andrzej Niemczuk, Podmiot i normatywność. Sześć esejów (Rzeszów: Wydawnictwo 

Uniwersytetu Rzeszowskiego, 2022). 
15 Wartości te w mojej aksjologii określam jako przedmiotowe wartości podmiotu (por. 

Andrzej Niemczuk, „Uniwersalność moralności a zróżnicowanie wartości”, w: Niemczuk, Pod-

miot i normatywność). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

97 

 

treść tego zastrzeżenia jest w istocie następująca: do wartości egzystencjalnej cu-

dzych podmiotów można i należy dodawać ich wartości osobiste (wartości ich 

cech empirycznych) wyłącznie w sytuacjach takiego typu, do jakiego należy sytu-

acja tutaj analizowana – w sytuacjach zaś codziennych i standardowych czynić 

tego się nie powinno. Owo „niestety!” dotyczy więc sytuacji tragicznej, w której 

działający podmiot zmuszony jest (nie ma innego racjonalnego wyjścia) do takich 

aksjologicznych rachunków, jakie w pozostałych sytuacjach są niedopuszczalne. 

Zabronione są one dlatego, że dopóki nie ma koniecznego konfliktu między 

ochroną samego istnieniem dwóch (lub kilku) podmiotów, dopóty moralne ich 

traktowanie powinno podlegać zasadzie prymatu ich wartości egzystencjalnych 

nad wartościami osobistymi (czyli drugiej wersji imperatywu Kantowskiego). Je-

żeli jednak zaistnieje sytuacja, w której nie jest możliwe uratowanie dwóch pod-

miotów zarazem, ale możliwe jest uratowanie jednego z nich – czyli taka, dla któ-

rej rozwiązania nie wystarcza wzgląd na wartość egzystencjalną podmiotów – to 

dla rozstrzygnięcia pytania, który z podmiotów powinien być uratowany, zmu-

szeni jesteśmy wprowadzić metazasadę do standardowych zasad moralnych. 

W tym przypadku treść wymaganej metazasady można sformułować następująco: 

w sytuacji, w której do uzasadnienia konkretnej powinności nie wystarczy prymat 

wartości egzystencjalnej podmiotu nad wartościami osobistymi, należy do warto-

ści egzystencjalnej dodać wartości osobiste i porównać dwie tak powstałe sumy 

wartości podmiotów. Uwzględnienie takiej metazasady pozwala – wyłącznie w sy-

tuacjach odnośnych – uzasadnić skierowanie powinności na ratowanie podmiotu 

o wyższej sumie wartości. Utratę drugiego podmiotu należy zaś wtedy z ubolewa-

niem traktować jako losową. 

Zastosowanie przedstawionej tu analizy i skonstruowanej metazasady nale-

żałoby, oczywiście, rozszerzyć na wszystkie przypadki konfliktów, które są tego 

samego typu co przykład właśnie rozpatrzony. 

5) Konflikt zawiniony przez podmiot. Część konfliktów powinności zdarza 

się w życiu wyłącznie dlatego, że zabrnął w nie podmiot poprzez serię swoich 

drobnych wprawdzie, lecz niesłusznych wyborów. Wskutek własnych decyzji 

(a, b, c itd.) znalazł się on w końcu w sytuacji, w której co by nie zrobił, będzie złe. 

Przykłady tego rodzaju konfliktów „na własne życzenie” mogą być różnorakie – 

choćby sytuacja, kiedy ktoś chce się wycofać z podjętej wcześniej współpracy 

z groźną i bezwzględną organizacją przestępczą, za co grozi mu albo śmierć wła-

sna (z powodu jego przestępczego „wtajemniczenia”), albo śmierć najbliższych. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

98 

 

Choć w tego typu sytuacjach występuje kilka różnych napięć konfliktowych, to 

jednak najważniejsze w nich jest to, że ostatecznie są one wytworem decyzji pod-

miotu – jego niesłuszne decyzje są wtedy złe również dlatego, że skutkują konflik-

tami powinności. Powodują uwikłanie podmiotu w sprzeczne zobowiązania. 

I chociaż wytworzone w ten sposób kolizje powinności mogą być trudne do racjo-

nalnego usunięcia, to pozostaje faktem, że konflikt taki jest skutkiem błędów 

w praktyce podmiotu, nie zaś cechą rzeczywistości niezależnej od niego. To zaś 

znaczy, że z takimi typami konfliktów mają do czynienia wyłącznie ich sprawcy – 

nie zaś wszyscy ludzie. W ogóle by one nie istniały, gdyby niektóre podmioty ich 

nie wytwarzały. Takie konflikty – dla wyjaskrawienia ich jednoznacznej pochod-

ności od podmiotu – można porównać do sytuacji, kiedy to samobójca, wysko-

czywszy z dziesiątego piętra, w połowie drogi do ziemi zacząłby rozważać, jak po-

winien zadbać o rodzinę w przyszłym miesiącu. 

6) Tzw. mniejsze zło. Do konfliktów wartości zaliczyć też można sytuacje, 

w których każda z dostępnych opcji wyboru jest równoznaczna z popełnieniem 

różnego stopnia zła. Konflikt polega tu na tym, że podmiot w takiej sytuacji jest 

zmuszony wykonać działanie, którego z zasady wykonywać się nie powinno (bo 

samo w sobie jest złe). Oczywiście, do cech sytuacji należy również to, że gdyby 

nie zrobił niczego, to też byłoby złe (byłoby to tzw. zło zaniechania). W takiej sy-

tuacji – znowu – należałoby wprowadzić metazasadę, wedle której zły czyn powi-

nien być wykonany (tylko w tego typu nadzwyczajnych okolicznościach), o ile jest 

on najmniej zły spośród wszystkich dostępnych. Metazasadę taką można nazwać 

paradoksem mniejszego zła. Paradoks polega na tym, oczywiście, że niekiedy, po-

mimo że czyn jest zły, staje się powinnością – w takich mianowicie sytuacjach 

(i wyłącznie w nich), w których innych możliwości nie ma, a czyn, o którym 

mowa, jest najmniej zły ze wszystkich możliwych. 

 

 

6. Uwaga końcowa 

 

Niekiedy konflikty wartości dzieli się na epistemologiczne i ontologiczne16. 

Zaproponowana przeze mnie definicja konfliktu podpadałaby w tym podziale pod 

kategorię ontologicznych. Epistemologiczne zaś to takie, które powstają w wyniku 

                                                           
16 Chyrowicz, O sytuacjach bez wyjścia w etyce, 158–169. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

99 

 

niewiedzy lub braku pełnych kompetencji normatywnych podmiotu działającego 

– gdyby uzupełnił on owe niedoskonałości epistemiczne, to jego obecny konflikt 

okazałby się pozorny.  

Otóż mój wywód zmierzał do konkluzji, że chociaż występują w życiu kon-

flikty wartości, to wszystkie trzeba traktować jako jedynie epistemologiczne, czyli 

takie, które wydają się nam konfliktami, gdyż niedostatecznie trafnie interpretu-

jemy sytuację konfliktową: albo jej analiza aksjologiczna jest niewłaściwa, albo na-

sze zasady i metazasady powinności są niewystarczające. Gdybyśmy bowiem do-

puścili istnienie konfliktów ontologicznych, czyli rzeczywistych i nierozwiązywal-

nych, to implikowałoby to twierdzenie, że „życie praktyczne jest takie, że nie 

można w nim postępować racjonalnie”. Skoro zaś nie można, to także powinność 

racjonalności staje się bezzasadna – wszak powinność zakłada możliwość. Innymi 

słowy, uznanie istnienia konfliktów ontologicznych zmusza do odrzucenia postu-

latu racjonalności praktycznej jako niemożliwego do realizacji. Jest ono analo-

giczne do twierdzenia, wedle którego rzeczy są takie, iż racjonalność teoretyczna 

nie może uniknąć przypisywania im określeń sprzecznych. 

Argument powyższy uważam w istocie – co może wydawać się dziwne – za 

najważniejsze uzasadnienie tezy o nieistnieniu ontologicznych konfliktów powin-

ności. Na pełne znaczenie tego argumentu wskazuje sugestia, którą zawarłem 

w podtytule artykułu: istnienie konfliktów rzeczywistych oznaczałoby, że umysł 

w pełni doskonały (Bóg) byłby wobec nich z konieczności bezradny i bez własnej 

winy popadałby w zło. Ponieważ jest to konkluzja wewnętrznie sprzeczna, mu-

simy odrzucić podstawową jej przesłankę – czyli twierdzenie o istnieniu konflik-

tów innych niż epistemologiczne.  

Warto jeszcze dodać, że obrońcy istnienia konfliktów rzeczywistych (onto-

logicznych) godzą implicite w możliwość racjonalności praktycznej na podstawie 

przesłanek osobliwych – wszak nieracjonalnych. Przecież konstatacja konfliktu 

(rzekomo ontologicznego) opiera się zawsze na jakichś założeniach aksjolo-

giczno-normatywnych – nie może ona bowiem poprzestawać na empirycznym 

opisie faktów. Skoro jednak fakt konfliktu ontologicznego kwestionuje racjonal-

ność jako werdykt normatywności, to prawomocność owych założeń, które roz-

strzygają o fakcie konfliktu, musi się wywodzić spoza racjonalności. Jako ich źró-

dło wymienia się zazwyczaj albo tradycję normatywną, albo jakiś rodzaj intuicji 

aksjologiczno-moralnej. Pomijając podejrzenie, że oba te źródła mogą być tym 

samym (czyli intuicją ukształtowaną przez tradycję), trzeba podkreślić ich 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

100 

 

antyracjonalny charakter – jeśli pochodzące z nich treści aksjologiczne uznaje się 

za w pełni wiarygodne i niekorygowalne, to tym samym nie dopuszcza się, a nawet 

się wręcz zabrania, interwencji rozumu w kwestie normatywne. Skoro wszak kry-

terium tego, co normatywnie słuszne czerpie się z instancji pozarozumowych, to 

wprowadzanie do sfery normatywnej jakichkolwiek racjonalnych modyfikacji 

musi być uznane za szkodliwe jej wypaczanie. I tak oto zwolennicy ontologicznych 

konfliktów powinności popadają w kłopotliwy paradoks – opierając się na poza-

racjonalnych założeniach, stwierdzają istnienie konfliktów nierozstrzygalnych ra-

cjonalnie, a w dodatku zgłaszają roszczenia do tego, byśmy racjonalnie zaakcep-

towali ich twierdzenie. Ujmując to mniej dokładnie, ale prościej i bardziej jaskra-

wie, ich sytuację argumentacyjną można podsumować następująco: na podstawie 

domniemań twierdzą, że świat jest taki, iż wiedza o nim (a przynajmniej o jego 

fragmentach) jest niemożliwa, i zarazem utrzymują, że ich twierdzenie jest właśnie 

wiedzą o świecie. 

Jeśli zaś chodzi o konkluzję mojego wywodu, to orzeczonego w niej nieist-

nienia konfliktów ontologicznych nie należy, rzecz jasna, rozumieć  

w ten sposób, że filozofia praktyczna dysponuje skutecznymi metodami rozstrzy-

gania egzemplarycznie wszystkich napotkanych konfliktów powinności. Raczej 

niewątpliwie występują w doświadczeniu takie osobliwe konflikty – lub można ta-

kie wymyśleć – wobec których nawet aktualnie najlepsza teoria normatywna nie 

ma (przynajmniej dopóty, dopóki one nie wystąpią) zadowalających rozwiązań. 

Z faktu jednak, że w sferze empirii wystąpi konkretne zdarzenie, z którego wyja-

śnieniem teoria ogólna sobie nie radzi, nie wynika, że zdarzenie to nie może pod-

legać żadnym możliwym wyjaśnieniom teoretycznym. A przecież pojęcie ontolo-

gicznego konfliktu powinności ma w istocie takie właśnie znaczenie – jest to sytu-

acja, wobec której zadowalające rozwiązanie normatywne jest niemożliwe. Kon-

kluzja mojej argumentacji ma więc charakter uzasadnionego postulatu, wedle któ-

rego dla napotkanego konfliktu należy szukać racjonalnych rozwiązań normatyw-

nych – w przeciwnym bowiem razie, czyli uznając istnienie konfliktów ontolo-

gicznych, w bezzasadny sposób kwestionujemy sensowność używania rozumu 

w praktyce. Konsekwencją tego ostatniego musiałby być chaos i właśnie rozrost 

konfliktów wśród wielości „intuicji aksjologicznych” rozmaitego – również podej-

rzanego – autoramentu. 

  

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

101 

 

Bibliografia 
 

Chyrowicz, Barbara. O sytuacjach bez wyjścia w etyce. Kraków: Znak, 2008. 

Czeżowski, Tadeusz. „Konflikty w etyce”. W: Tadeusz Czeżowski. Pisma z etyki i teorii wartości, 

red. Paweł. J. Smoczyński, 139–143. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1989. 

Davidson, Donald. „Jak jest możliwa słabość woli”. Tłum. Wacław Jan Popowski. W: Filozofia 

moralności. Postanowienie i odpowiedzialność moralna, red. Jacek Hołówka, 81–106. 

Warszawa: „Spacja”; Fundacja „Aletheia”, 1997. 

Donagan, Alan. „Consistency in Rationalist Moral Systems”. W: Moral Dilemmas, red. Chris-

topher. W. Gowans, 271–290. Oxford: Oxford University Press, 1987. 

Galarowicz, Jan. Nicolai Hartmann. Etyka wartości. Kraków: Wydawnictwo Petrus, 2022. 

Hartmann, Nicolai. „Najważniejsze problemy etyki”. Tłum. Adam Węgrzecki. Znak 1974, 

nr 245: 1422–1454. 

Henderson, George Patrick. „»Ought« Implies »Can«”. Philosophy 41, nr 156 (1966): 101–112. 

MacIntyre, Alasdair. „Moral Dilemmas”. Philosophy and Phenomenological Research 1990, 

nr 50: 367–380. 

Niemczuk, Andrzej. „Aksjologiczna konstytucja podmiotu”. W: Andrzej Niemczuk. Podmiot 

w filozofii praktycznej. Preludia, 91–122. Rzeszów: Wydawnictwo Uniwersytetu Rze-

szowskiego, 2018. 

Niemczuk, Andrzej. „O nieistnieniu i normatywności wartości”. Kultura i Wartości 2019, nr 28: 

99–130. DOI: 10.17951/kw.2019.28.99-130 

Niemczuk, Andrzej. „Szczęście w strukturze normatywności (część I – Normatywność”. Kul-

tura i Wartości 2020, nr 29: 5–37. DOI: 10.17951/kw.2020.29.5-37 

Niemczuk, Andrzej. „Szczęście w strukturze normatywności (część II – Szczęście)”. Kultura 

i Wartości 2020, nr 30: 151–172. DOI: 10.17951/kw.2020.30.151-172 

Niemczuk, Andrzej. „Uzasadnienie wartości człowieka – historia i meritum”. W: Andrzej 

Niemczuk. Podmiot i normatywność. Sześć esejów, 157–200. Rzeszów: Wydawnictwo 

Uniwersytetu Rzeszowskiego, 2022. 

Polanowska-Sygulska, Beata. Pluralizm wartości i jego implikacje w filozofii prawa. Kraków: 

Księgarnia Akademicka; Ośrodek Myśli Politycznej, 2008. 

Statman, Daniel. Moral Dilemmas. Amsterdam: Rodopi, 1995. 

Węgrzecki, Adam. „O konflikcie wartości”. Zeszyty Naukowe Akademii Ekonomicznej  

w Krakowie 2006, nr 722: 5–12. 

Williams, Bernard. „Konflikt wartości”. Tłum. Tomasz Duliński. W: Bernard Williams. Ile wol-

ności powinna mieć wola? I inne eseje z filozofii moralnej, 115–128. Warszawa: Fundacja 

Aletheia, 1999. 

 

  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

102 

 

Summary 

 

Conflicts of Values and Practical Rationality  
(Does God Encounter Conflicts of Values?) 

 
The article deals with the problem of conflicts of values and in particular issues such as: 

(1) what is a conflict of values? (2) what grounds claims about the existence of such conflicts? 
(3) are these conflicts apparent or real? (4) how can empirical conflicts be resolved? The 
successive steps of the presented argumentation are a development of the following 
propositions: (1) a conflict of values consists in the mutual incompatibility of the realization of 
values of equal strength; (2) a conflict of values is in fact a conflict of duties; (3) a conflict in 
the first principles of duty (revealed in peculiar practical situations) comes from either (a) the 
adoption of different historical ethos into a normative theory, or (b) errors (inconsistencies) in 
the theory; (4) ways of removing conflicts of duty consist in correcting the normative theory by 
introducing necessary meta-principles to it. At the end of the article, the following thesis is 
presented: the statement about the existence of real (ontological) conflicts of duty is inconsistent 
with the postulate of applying practical rationality in practice. 

 

Keywords: conflict of values, conflict of duties, moral dilemmas, practical rationality 

 

 

 

Zusammenfassung 

 

Wertekonflikte und praktische Rationalität  

(Stößt Gott auf Wertkonflikte?) 

 

Der Artikel befasst sich mit dem Problem der Wertekonflikte und insbesondere mit 

Fragen wie (1) Was ist ein Wertekonflikt und worin besteht er? (2) Woher kommt die Be-

hauptung, dass es solche Konflikte gibt? (3) Sind diese Konflikte scheinbar oder real? (4) Mit 

welchen Mitteln können empirische Konflikte beseitigt werden? Die nächsten Schritte der vor-

gestellten Argumentation bilden eine Ausarbeitung der folgenden Behauptungen: (1) der Werte-

konflikt besteht im Ausschluss der Verwirklichung gleichrangiger Werte; (2) der Wertekonflikt 

ist im Wesentlichen ein Pflichtenkonflikt; (3) der Konflikt in den ersten Prinzipien der Pflichten 

(die sich in besonderen praktischen Situationen zeigen) entsteht (a) entweder durch die 

Übernahme eines anderen historischen Ethos in die normative Theorie, (b) oder durch Fehler 

(Inkonsistenzen) in der Theorie; (4) die Möglichkeiten zur Beseitigung von Pflichtenkonflikten 

bestehen in der Korrektur der normativen Theorie durch die Einführung notwendiger Meta-

Prinzipien. Der Artikel schließt mit der These, dass die Behauptung der Existenz von realen 

(ontologischen) Pflichtenkonflikten dem Postulat der praktischen Rationalität widerspricht. 

 

Schlüsselwörter: Wertekonflikt, Pflichtenkonflikt, moralische Dilemmata, praktische 

Rationalität 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17



Andrzej Niemczuk, Konflikty wartości a racjonalność praktyczna 

 

103 

 

 

Information about Author: 

 

ANDRZEJ NIEMCZUK, PhD, Hab., Associate Professor, Institute of Philosophy, College of Hu-

manities, University of Rzeszów, Poland; address for correspondence: Institute of Philosophy, al. 

T. Rejtana 16 C, PL 35–959 Rzeszów, e-mail: aniemczuk@ur.edu.pl 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 00:24:17

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

