
  

 

157 

 

Kultura i Wartości  
ISSN 2299-7806  

Nr 37 (2024) 
 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2024.37.157-177  

 
Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem. 
Problem przemocy w myśli społeczno-politycznej  

Edwarda Abramowskiego 
 
 

Michał Gniadek 1 
 https://orcid.org/0000-0001-7800-7200  

 
Artykuł stanowi próbę analizy problemu przemocy w myśli społeczno-politycznej 

Edwarda Abramowskiego z perspektywy dwóch pojęć: myślenia utopijnego – które, zdaniem 
Karla Poppera, nieuchronnie prowadzi do przemocy – oraz nieposłuszeństwa obywatelskiego, 
czyli aktu sprzeciwu wobec władzy, programowo odrzucającego przemoc. W pierwszej części 
artykułu pokazuję, jak krytyka utopizmu u Abramowskiego kształtuje jego własną wizję świata 
wolnego od przemocy, urzeczywistnianego krok po kroku w ramach oddolnych instytucji. 
Część druga jest natomiast poświęcona zmowie powszechnej przeciw rządowi, która – będąc 
jednym ze sposobów praktykowania je go utopii – dopuszcza walkę narodowowyzwoleńczą. 
Ostatecznie wydaje się, że wizja Abramowskiego wpisuje się w koncepcję społeczeństwa otwar-
tego, zaś odrzucenie przemocy jako metody zmiany świata czyni ją bliższą inżynierii cząstkowej 
niż utopijnej. 

 
Słowa kluczowe: przemoc, utopia, nieposłuszeństwo obywatelskie, społeczeństwo 

otwarte, Edward Abramowski, Karl R. Popper, Henry D. Thoreau
 
 

                                                           
MICHAŁ GNIADEK, mgr, Szkoła Doktorska Nauk Humanistycznych, Uniwersytet Ja-

gielloński; adres do korespondencji: Szkoła Doktorska Nauk Humanistycznych UJ, Rynek 
Główny 34, 31–010 Kraków; e-mail: michal.gniadek@doctoral.uj.edu.pl 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

158 

 

Wydawać by się mogło, że kwestia przemocy nie stanowi bynajmniej cen-
tralnego problemu w myśli społeczno-politycznej Edwarda Abramowskiego; że 
skoro problem ten jest w jego pismach stosunkowo rzadko wspominany i anali-
zowany, to jest to raczej wątek marginesowy, poboczny, i przynajmniej z tego po-
wodu nie zasługuje na namysł lub na dogłębne zbadanie. Za tą wstępną diagnozą 
przemawia fakt, że anarchizm Abramowskiego – jeśli o tej ideologii można 
w ogóle w tym wypadku mówić1 – należałoby określić mianem „anarchizmu kon-
struktywnego”, który łączy się nie tyle z rewolucjonizmem „M. A. Bakunina i P. A. 
Kropotkina, ile raczej z pokojowym anarchizmem L. N. Tołstoja”2. Potwierdze-
niem tej opinii niech będzie książka Zofii Chyry-Rolicz, poświęcona dziejom pol-
skiej spółdzielczości do 1939 roku, której tytuł: Burzymy – tworząc (1991) nawią-
zuje między innymi do koncepcji kluczowej dla Abramowskiego. Krytykując 
przemoc i przymus, Abramowski zazwyczaj przeciwstawia im bowiem jakąś ideę 
pozytywną, która ma wejść w skład nowego świata społecznego. Na przykład 
w Kooperatywie jako sprawie wyzwolenia ludu pracującego przekonuje, że system 
kapitalistyczny, oparty na autorytecie prawa i przemocy, powinien być zastąpiony 
takim społeczeństwem, które – organizując się oddolnie – urzeczywistnia idee to-
lerancji, braterstwa i solidarności. 

 
Tam tylko, gdzie w życiu społecznym przejawia się szeroka tolerancja, odraza do 
narzucania komuś przemocą swoich przekonań i zwyczajów; gdzie ludzie umieją 
samodzielnie urządzać wszystkie swoje sprawy; gdzie czynnikiem publicznego życia 
nie jest nakaz i przemoc, ale solidarność i dobra wola – tam tylko demokracja ist-
nieje naprawdę. Dlatego też stowarzyszenia ludowe, będące szkołą tej samodzielno-
ści, [...] odgrywają pierwszorzędną rolę w rozwoju politycznym narodu. Można po-
wiedzieć jak najściślej, że w stowarzyszeniach tych wytwarza się nowe społeczeń-
stwo, nowy ustrój polityczny budowany na zasadach dotąd nie znanych3. 
 

                                                           
1 Zastrzeżenie do takiej kwalifikacji myśli Abramowskiego zgłasza Julian Brun-Brono-

wicz, który twierdzi, że „antypaństwowość tego polskiego anarchisty jest negacją jedynie pań-
stwa obcego, a tęsknotą do własnej, polskiej państwowości”. Julian Brun-Bronowicz, Stefana 
Żeromskiego tragedia pomyłek (Warszawa: Książka i Wiedza, 1958), 34. 

2 Oskar Lange, „Socjologia i idee społeczne Edwarda Abramowskiego”, w: tenże, Wizje 
gospodarki socjalistycznej (Warszawa: Książka i Wiedza, 1985), 85. 

3 Edward Abramowski, „Kooperatywa jako sprawa wyzwolenia ludu pracującego”, 
w: tenże, Filozofia społeczna. Wybór pism (Warszawa: PWN, 1965), 369. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

159 

 

Jak widać, u Abramowskiego przemoc to zaledwie punkt wyjścia do sformu-
łowania wizji nowej demokracji. Demokracja ta, równoznaczna z ekonomiczną, 
a także polityczną emancypacją ludu pracującego, pojawi się – jego zdaniem – do-
piero wtedy, gdy istotne składniki kapitalizmu: przemoc, uległość, automatyzm 
w pracy i szacunek dla prawa, zostaną wyparte przez tolerancję, samorządność, 
twórczość i braterstwo. Innymi słowy, to w ludziach powinna się dokonać rewo-
lucja moralna, której odzwierciedleniem będą równolegle reformy instytucjo-
nalne. 

Błędem byłoby jednak myśleć, że stosunek Abramowskiego do przemocy 
ogranicza się tylko do jej negacji jako immanentnej części systemu kapitalistycz-
nego, i że poza tym nie odgrywa ona w jego filozofii jakiejś większej roli. Jak wy-
nika z protokołu obrad paryskiego zjazdu założycielskiego Polskiej Partii Socjali-
stycznej, z przemocą – zwłaszcza gdy chodziło o konkretne postulaty i zadania – 
zmagał się Abramowski w zasadzie od samego początku swojej działalności poli-
tycznej. Otóż w trakcie tego zjazdu „najdłużej i najbardziej namiętnie dyskuto-
wano kwestię dopuszczalności terroru”4, a w sprawie tej zajmował on stanowisko, 
które na tle pozostałych uczestników było raczej umiarkowane. W odróżnieniu 
od Feliksa Perla, nie był z pewnością entuzjastą stosowania terroru politycznego. 
Dystansował się od włączenia przemocy do taktyki socjalistycznej, twierdząc, że 
jej wykorzystywanie żadnych korzyści ruchowi nie przynosi; nie wykluczał jednak 
– inaczej niż chociażby Stanisław Wojciechowski – że podczas przygotowań do 
rewolucji będzie można w zupełności się bez niej obyć5. To niejednoznaczne po-
dejście do zagadnienia terroru, obecne we wcześniejszych Zasadach programu 6, 
a także dążenie do wyrugowania przemocy z życia, towarzyszyło odtąd Abramow-
skiemu przez całą resztę jego twórczości i – jak sądzę – znalazło odbicie w dwóch 
pojęciach, które na stałe weszły do jego filozoficznego słownika. Mam tu na myśli, 

                                                           
4 Wojciech Giełżyński, Edward Abramowski: Zwiastun „Solidarności” (London: Polonia, 

1986), 39. 
5 Tamże, 40. 
6 Edward Abramowski, „Zasady programu Polskiej Robotniczej Partii Socjalistycznej pod 

zaborem rosyjskim”, w: tenże, Pisma popularnonaukowe i propagandowe: 1890–1895 (War-
szawa: Książka i Wiedza, 1979), 201–215. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

160 

 

po pierwsze, utopię, która – jak sugeruje tytuł eseju Karla Poppera7 – ma nieu-
chronnie prowadzić do przemocy w polityce; po drugie – nieposłuszeństwo oby-
watelskie jako zjawisko społeczne programowo odrzucające przemoc. 

  
 

Utopia versus przemoc 
  
Uznanie Abramowskiego za myśliciela utopijnego nie jest przedmiotem 

kontrowersji. Dla jego biografa i współpracownika, Konstantego Krzeczkow-
skiego, był on „utopistą marzącym o Królestwie Bożym na ziemi, wierzącym 
w braterstwo ludzi, w moc twórczą i nieśmiertelną czynu”8. Podobny pogląd pra-
wie pół wieku później wyraził Wojciech Giełżyński, przyznając, że Abramowski, 
„istotnie, był utopistą”9. Od tych opinii nie różnią się prawie świadectwa współ-
czesnych mu pisarzy, na których oddziałał on swoją myślą. W Przedwiośniu Ste-
fan Żeromski wspominał, że „całość jego nauki było to marzenie na jawie o spo-
łeczeństwie, marzenie o zorganizowaniu społeczeństwa”10; zaś w zakończeniu 
Szewców Stanisław Ignacy Witkiewicz, nawiązując być może do jego utopijnych 
wyobrażeń, przedstawił „towarzysza Abramowskiego” jako zwiastuna nowego 
porządku rzeczy, który ma się wyłonić z przyszłej rewolucji. 

Abramowski jednak – jak na typowego utopistę przystało11 – nie tylko od-
pierał zarzuty formułowane przez oponentów politycznych, nie tylko odżegnywał 
się od powinowactwa między swoim anarchokooperatyzmem a myśleniem uto-
pijnym, ale także krytykował takie idee socjalistyczne, które były zbyt abstrak-
cyjne, żeby dało się je przełożyć na konkretne zagadnienia codziennego życia. 
Uważał je za utopie, dowolne niemalże wytwory ludzkiego intelektu, które nie 

                                                           
7 Karl R. Popper, „Utopia a przemoc”, w: tenże, Droga do wiedzy. Domysły i refutacje, 

tłum. Stefan Amsterdamski (Warszawa: PWN, 1999), 590–604. 
8 Konstanty Krzeczkowski, Dzieje życia i twórczości (Katowice: Nowy Obywatel, 2018), 8. 
9 Giełżyński, Edward Abramowski: Zwiastun „Solidarności ”, 5. 
10 Stefan Żeromski, Przedwiośnie (Warszawa: Czytelnik, 1996), 279. 
11 Jak odnotowuje Bronisław Baczko, „utopia nie jest wcale pojęciem neutralnym, lecz 

przeciwnie – mocno uwartościowanym i wartościującym. Bardzo trudno znaleźć autora, który 
określałby swoje dzieło jako utopię i tym samym uznawał siebie za utopistę. Najczęściej to inni, 
nazywając go utopistą, wskazują na niego jako marzyciela, wytwórcę chimer”. Bronisław 
Baczko, Światła utopii, tłum. Wiktor Dłuski (Warszawa: Wydawnictwo IFiS PAN, 2016), 24. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

161 

 

mają szansy się urzeczywistnić, gdyż nie są w żaden sposób związane ze sferą ludz-
kich potrzeb: 

 
jakiekolwiek by teorie i hasła dana sekta lub partia polityczna stawiała w swoich 
programach i katechizmach [...] pozostanie ona w rzeczywistości i w historii tym 
tylko, czym są sumienia osobników w skład jej wchodzących; w swej roli przekształ-
cającej, społecznej, zredukuje się ona zawsze do tego, co jest indywidualnie wyzna-
wane w zbiorowisku, które obejmuje, co jest wyznawane jako potrzeba osobista, 
jako praktyczne zagadnienie życia; cała reszta pozostanie w sferze intelektualizmu 
i będzie dla historii „utopią”, która nie dała się urzeczywistnić12. 
 
W rozprawie Etyka a rewolucja Abramowski uzupełnia powyższą myśl, 

twierdząc, że „komunizm rozpatrywany tylko jako ustrój społeczeństwa, który 
kiedyś będzie, z konieczności rzeczy pozostać musi kwestią abstrakcyjną wobec 
zagadnień życia, mającą co najwyżej znaczenie i interes czysto intelektualny”13. 
Tym samym Abramowski, któremu skądinąd obca jest „fascynacja utopistów 
przyszłością”14, zbliża się do krytyki takiego podejścia do inżynierii społecznej, 
które Karl Popper nazywa inżynierią utopijną. Wedle Poppera, podejście to jest 
metodologicznie niedopuszczalne – nie można wszak walczyć z konkretnym 
złem, na przykład z nędzą, „opracowując i starając się wcielić w życie odległy ideał 
społeczeństwa idealnego”15. Zawsze istnieje przecież niebezpieczeństwo, że mimo 
iż utopista kieruje się zasadą, która każe mu „poświęcać każdy kolejny okres hi-
storyczny w imię późniejszych”16, to jego działania okażą się nieskuteczne, nie 
przybliżając go wcale do wyznaczonego celu. Co więcej – jak zauważa Popper – 
„metoda ustanawiania najpierw celu ostatecznego, a następnie dążenia doń jest 
błędna, jeżeli cel ten może być poważnie zmieniany w trakcie realizacji”17; jeżeli 
wszelkie ofiary i poświęcenia mogą ostatecznie pójść na marne. 

                                                           
12 Edward Abramowski, „Pierwiastki indywidualne w socjologii”, w: tenże, Metafizyka do-

świadczalna i inne pisma (Warszawa: PWN, 1980), 192. 
13 Edward Abramowski, „Etyka a rewolucja”, w: tenże, Filozofia społeczna. Wybór pism 

(Warszawa: PWN, 1965), 183. 
14 Zob. Popper, „Utopia a przemoc”, 601. 
15 Tamże, 599–600. 
16 Tamże, 602. 
17 Karl R. Popper, Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, t. I, tłum. Halina Krahelska 

(Warszawa: PWN, 2010), 233. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

162 

 

Trudno jednoznacznie stwierdzić, do jakiego stopnia Abramowski jest rze-
czywiście świadomy zagrożeń, które wynikają z całkowitego podporządkowania 
aktualnych problemów odległym ideałom. Nie ma natomiast wątpliwości co do 
tego, że jego krytyka utopii jako ustroju społeczeństwa dalekiej przyszłości podyk-
towana jest przede wszystkim względami praktycznymi i propagandowymi – za-
leży mu na tym, żeby idee dały się przetłumaczyć na codzienne życie chłopów i ro-
botników; żeby zmieniały potrzeby człowieka oraz kształtowały jego sumienie, 
czyli fundament nowego ustroju. Jeśli zatem mielibyśmy konsekwentnie stosować 
Popperowskie rozróżnienie, to trzeba powiedzieć, że Abramowski nie tylko jawi 
nam się jako krytyk utopii, lecz również jako przedstawiciel wprost przeciwnego 
podejścia do polityki, mianowicie inżynierii cząstkowej. Jak pisze Popper: 

 
Polityk, który przyjmuje tę metodę, może mieć na uwadze projekt społeczeństwa 
albo nie, może wierzyć, że ludzkość któregoś dnia zrealizuje ideał państwa i osiągnie 
tu na ziemi szczęście i doskonałość, lub też może nie wierzyć. Będzie natomiast 
w pełni świadom, że doskonałość, jeśli w ogóle jest osiągalna, jest czymś bardzo od-
ległym i że każde pokolenie ludzi, w tym również i żyjące obecnie, domaga się swych 
praw. Domaga się może nie tyle szczęścia, ponieważ nie ma takich środków insty-
tucjonalnych, które mogłyby uczynić ludzi szczęśliwymi, ale tego, by ich nie 
unieszczęśliwiano wtedy, gdy można tego uniknąć18. 
 
Powyższy zarys inżynierii cząstkowej (stopniowej) całkiem dobrze – jak są-

dzę – pasuje do Abramowskiego i jego projektów przebudowy społeczeństwa. Po-
siada on oczywiście swój ideał „państwa” – chociaż państwo to powinno zostać 
zredukowane do niezbędnego minimum19 – i jest zarazem przekonany, że ludz-
kość osiągnie szczęście na ziemi, gdy tylko pozbędzie się przymusowych instytucji, 
będących przyczyną jej upadku. Jego filozofię przepełnia na dodatek antropolo-
giczny optymizm – wiara w człowieka, w przyrodzoną mu skłonność do czynienia 
dobra i jego twórcze usposobienie. 

                                                           
18 Tamże, 229–230. 
19 W Państwie i prawie Abramowski wykazuje ostrożność w formułowaniu sądów na te-

mat społeczeństwa oraz państwa przyszłości: „Odgadywać przyszłość jest niemożliwe. Można 
to tylko twierdzić, że przetwarzanie państwa zależy od przetwarzania tych czynników ludzkich, 
które go wymagają, i od ich przeciwwagi, mogącej lub nie sprowadzić wyraz spół-państwowość 
do niezbędnego historycznego minimum”. Edward Abramowski, „Państwo i prawo”, w: tenże, 
Rzeczpospolita przyjaciół  (Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 1986), 171. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

163 

 

Nie znaczy to jednak, że Abramowski bagatelizuje zło społeczne; wręcz od-
wrotnie, wyróżnia on trzy źródła tego zła: państwo, własność prywatną i przymus 
pracy, które trzeba wyeliminować, organizując społeczeństwo od nowa, na zasa-
dzie spontanicznej, oddolnej inicjatywy, i przeciwstawiając im kolejno: bezpań-
stwowość, własność komunistyczną oraz wyzwolenie od pracy20. W kontekście in-
żynierii cząstkowej ważne jest to, że „trzy tezy socjalizmu”, o których pisze Abra-
mowski, należy praktykować tu i teraz, „starając się odnaleźć dla każdej jej wyraz 
etyczny, gdyż tylko w tej postaci mogłyby one jeszcze dzisiaj wejść w życie ludzkie 
i stać się czymś realnym dla umysłów propagowanych”21. Ta praktyka w dalszej 
kolejności miałaby prowadzić do reform – na przykład do ustanowienia 8-godzin-
nego dnia pracy albo do budowy instytucji, które po pewnym czasie wyparłyby 
i zastąpiły oficjalne organy państwowe: rząd, prawo czy policję; wraz ze zmianami 
instytucjonalnymi utrwaliłyby się zmiany w praktyce i przyzwyczajeniach ludu, 
co oznaczałoby powszechną rewolucję moralną. Projekty Abramowskiego byłyby 
więc zgodne z duchem inżynierii stopniowej także w tym sensie, że – zamiast od-
woływać się do całościowej wizji idealnej wspólnoty – stanowią one raczej wzory 
dla wybranych instytucji (kooperatyw, kół etycznych, związków przyjaźni i kas 
fabrycznych), które traktuje on jako czynniki wchodzące w skład istotnie nowego 
świata społecznego22. 

Przypuszczam, że Abramowski zdawał sobie sprawę z ryzyka, jakie niesie ze 
sobą próba urzeczywistnienia utopii w polityce. Świadczyłby o tym fragment Me-
tafizyki doświadczalnej, gdzie opisuje on sztucznie narzucone instytucje jako 
„utopie przymusu”, sprzeczne z obecnie panującą „atmosferą moralną” oraz przy-
noszące „tylko korzyść przeciwnikom ideału, jako materiał dowodowy jego nie-
rzeczywistości lub jego błędów zasadniczych”23. Rozwiązaniem miała być dla 

                                                           
20 Tenże, „Etyka a rewolucja”, 198–207. 
21 Tamże, 198. 
22 Widoczny jest tutaj, jak sądzę, wpływ Piotra Kropotkina, którego „uporczywe doszuki-

wanie się w istniejącym już ustroju zarodków ustroju postulowanego służyć miało okazaniu 
nieutopijności ideału”. Marek Waldenberg, Prekursorzy nowej lewicy (Kraków – Wrocław: 
Wydawnictwo Literackie, 1985), 87. 

23 Edward Abramowski, „Metafizyka doświadczalna”, w: tenże, Metafizyka doświadczalna 
i inne pisma (Warszawa: PWN, 1980), 595. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

164 

 

niego koncepcja rewolucji duszy człowieka, w której „spoczywa całe zadanie re-
wolucji w ogóle”24, i którą należało uczynić główną zasadą polityki socjalizmu. 
Zwraca na to uwagę Andrzej Walicki w studium poświęconym porównawczemu 
zestawieniu filozofii Abramowskiego i Brzozowskiego: 

 
Koncepcja rewolucji moralnej jest najsłabszym, a jednocześnie najmocniejszym 
punktem teorii Abramowskiego. Najsłabszym, ponieważ uznanie rewolucji moral-
nej za wystarczający warunek przemiany społecznej jest oczywistym idealizmem 
i utopizmem. Najmocniejszym, ponieważ w interpretacji bardziej ostrożnej – uzna-
jącej rewolucję moralną za jeden z koniecznych (aczkolwiek niewystarczających) 
warunków tej przemiany – jest to koncepcja warta głębszego przemyślenia, i to wła-
śnie jako ostrzeżenie przed utopijnością25. 
 
Wydaje się, że tok rozumowania i intencje Abramowskiego są tu oczywiste. 

Jako zwolennik rewolucji moralnej, ostrzega przed przewrotem, który zostałby 
przeprowadzony wyłącznie na poziomie politycznym. Wówczas mielibyśmy do 
czynienia z sytuacją, w której staremu społeczeństwu zostaje odgórnie narzucony 
nowy ustrój, nieodpowiadający jego potrzebom i sumieniu. Instytucje publiczne 
stawałyby się źródłem opresji, próbując urabiać świadomość społeczną na swoją 
modłę, kształtować ją zgodnie z jakimś określonym wzorem, podczas gdy – zda-
niem Abramowskiego – powinno być odwrotnie. To nie instytucje mają wycho-
wywać człowieka, doprowadzając do uniformizacji życia, zaniku samodzielności 
oraz prywatnej inicjatywy, ale to właśnie życie ma być twórcą instytucji. Mówiąc 
słowami Marii Dąbrowskiej, najwierniejszej propagatorki myśli Abramowskiego: 
„Teorie nie mogą stwarzać ani urabiać życia. Przeciwnie, to ono samo, bogate 
i różnorodne życie, jest twórcą teorii. Biada nieszczęśliwym ludziom, gdy działa-
cze społeczni chcą odwracać tę rolę”26.  

Komentarz Dąbrowskiej wyraźnie wskazuje na obecne u Abramowskiego 
„ostrzeżenie przed utopijnością”, o którym wspomina Walicki. W praktyce bo-
wiem utopijność ta oznacza przymusową metodę przeprowadzania zmian spo-
łecznych i politycznych, „jakobinizm”, czyli rewolucję biurokratyczną, uciekającą 
                                                           

24 Tenże, „Etyka a rewolucja”, 182. 
25 Andrzej Walicki, „Filozofia Edwarda Abramowskiego”, w: tenże, Polska, Rosja, mark-

sizm (Kraków: UNIVERSITAS, 2011), 327. 
26 Maria Dąbrowska, Życie i dzieło Edwarda Abramowskiego (Łódź: Nowy Obywatel, 

2014), 29. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

165 

 

się do dyktatury w celu zbudowania nowego świata. Teoria ta antycypuje więc 
późniejszą krytykę Poppera, który twierdzi, że „utopista dąży do realizacji stanu 
idealnego, posługując się jakimś wzorem stanowiącym wizję społeczeństwa jako 
całości. Program taki zakłada silną, scentralizowaną władzę niewielu i tym samym 
może łatwo doprowadzić do dyktatury”27. Utopijny program Abramowskiego 
opiera się natomiast na decentralizacji, gwarantującej zniesienie przemocy oraz 
ograniczenie ewentualnej władzy człowieka nad człowiekiem; polega on na dąże-
niu do tego, by „wszystkie potrzeby ludzkie zbiorowe, wymagające organizacji, 
zaspokajane były przez swobodne stowarzyszenia”28. Przekonaniu temu dał wyraz 
Abramowski, opracowując zasady funkcjonowania związków przyjaźni, koopera-
tyw, kół i komun, a także będąc jednym z ich organizatorów; fakt, że poza ruchem 
spółdzielczym już w 1928 roku w zasadzie nie było po nich śladu29, że były to raczej 
stowarzyszenia efemeryczne i że żaden z tych ruchów „nie okrzepł w trwałą partię 
polityczną ani nie objął władzy”30, przemawia jedynie na korzyść wszystkich tych 
instytucji. Jak wiemy zresztą, ich cel był zupełnie inny – etyczny. 

Tym jeszcze, co łączy krytykę Abramowskiego i Poppera, wymierzoną w in-
żynierię utopijną, jest bez wątpienia ich stosunek do dyktatury wybranych i silnej 
władzy państwowej. Otóż w przeciwieństwie do Platona, Morusa, Bacona czy 
Campanelli, którzy „domagają się władzy dla szczególnie utalentowanych”31, au-
tor Zagadnień socjalizmu całkowicie pomija pytanie o to, kto powinien sprawo-
wać władzę. Inaczej wobec tego niż czynią to klasyczne utopie, nie obarcza on in-
stytucji „zadaniami wykraczającymi daleko poza to, czego można od nich racjo-
nalnie wymagać, mianowicie zadaniem wyboru przyszłych władców”32. Bliska zaś 
jest Abramowskiemu zasada polityki demokratycznej, którą Popper rozumie 
„jako postulat tworzenia, rozwijania i ochrony instytucji politycznych służących 
unikaniu tyranii”33. Jak przekonuje w Zmowie powszechnej przeciw rządowi: 

 

                                                           
27 Popper, Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, 231. 
28 Edward Abramowski, „Ustawa stowarzyszenia «Komuna»”, w: tenże, Filozofia spo-

łeczna. Wybór pism (Warszawa: PWN, 1965), 211. 
29 Dąbrowska, Życie i dzieło Edwarda Abramowskiego, 45. 
30 Giełżyński, Edward Abramowski: Zwiastun „Solidarności”, 5. 
31 Popper, „Utopia a przemoc”, 604. 
32 Tenże, Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, 186. 
33 Tamże, 184. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

166 

 

W stowarzyszeniach spoczywa siła narodu i wolność człowieka. Gdzie stowarzysze-
nia są liczne i rozmaite, tam życie ludzkie jest swobodne od policyjnej administracji, 
a wszelkie zamachy rządu na wolność spotykają się z niezwalczonym oporem. Gdzie 
zaś stowarzyszeń nie ma, tam policja panuje wszechwładnie, sama wszystkiem ad-
ministruje i rządzi, nie zwracając uwagi na rozmaite potrzeby i interesy mieszkań-
ców. Ludzie niestowarzyszeni nie mogą oprzeć się żadnym gwałtom rządu, są na 
jego łasce34. 
 
Nie można jednak zapominać, że mimo całej tej krytyki inżynierii utopijnej, 

planizmu i centralizmu w polityce, a także związanej z nimi przemocy, Abramow-
skiego trzeba zaliczyć do utopistów przynajmniej z tego powodu, że w jego przy-
padku prawdziwe okazują się słowa, że „istnieje [...] głęboki rozdźwięk między 
utopią a rzeczywistością”35; projekt społeczeństwa zorganizowanego „od dołu do 
góry” wykracza bowiem skokowo poza to, co realne. Ponadto jeżeli skorzystamy 
z typologii utopii zaproponowanej przez Jerzego Szackiego, to projekt ten z jednej 
strony można uznać za utopię ładu wiecznego36, aksjologicznie opartą na ideale 
braterstwa, który w ostatniej większej publikacji Abramowskiego urasta do rangi 
zasady metafizycznej, organizującej całą rzeczywistość; z drugiej natomiast – za 
utopię zakonu, której szczególnym przypadkiem jest ruch spółdzielczy, konku-
rencyjny w stosunku do ruchu rewolucyjnego i wyznający zasadę, że „walka 
o nowe społeczeństwo rozstrzyga się nie tylko w sferze wielkiej polityki, ale rów-
nież tam, gdzie w codziennej współpracy rodzi się ludzka wspólnota”37. 

Być może to właśnie struktura tej utopii decyduje o tym, że wbrew sugestii 
Poppera utopia nie zawsze równa się przemocy, bo uosobieniem wartości brater-
stwa mogą być po prostu oddolne instytucje, a nie całościowa wizja społeczeństwa. 
Abramowski nie przesądza jednak o jej ewentualnym sukcesie; w tym względzie 
wszystko zależeć ma od ludzi, od ich zdolności do dialogu, współpracy i pokojo-
wego rozstrzygania sporów światopoglądowych; od zdolności do wyrzeczenia się 
dogmatów i katechizmowych pojęć. „Kto nie kocha żywych ludzi, kraju i narodu 

                                                           
34 Edward Abramowski, „Zmowa powszechna przeciw rządowi”, w: tenże, Rzeczpospolita 

przyjaciół (Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 1986), 183. 
35 Jerzy Szacki, Spotkania z utopią (Warszawa: Iskry, 1980), 28. 
36 Tamże, 98. 
37 Tamże, 127. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

167 

 

– zaznacza Abramowski – a kocha tylko oderwaną ideę spółdzielczą, ten spół-
dzielcą nie jest”38. 

 
 

Zmowa powszechna przeciw rządowi, czyli o obywatelskim  
nieposłuszeństwie 

  
Bez wątpienia, utopia Abramowskiego nie jest pomyślana tylko jako speku-

latywna odpowiedź na ówczesne problemy społeczne czy polityczne ani tym bar-
dziej jako eksperyment myślowy, który dowodziłby, że istnieje możliwość innego, 
lepszego zorganizowania naszego świata. Oczywiście jej krytyczna funkcja jest 
istotna, bo przecież chodzi o to, by czytelnika przekonać do konieczności wpro-
wadzenia radykalnych zmian, ale to, co jest tutaj ważniejsze, to praktykowanie tej 
utopii, czyli takie rozumienie socjalizmu, wedle którego jest on „utopią w działa-
niu”39. Abramowski okazuje się wobec tego spadkobiercą tradycji zapoczątkowa-
nej przez Babeufa, który utopijne idee Morelly’ego usiłował wprowadzać w życie, 
wzywając lud, by ten obalił „wszystkie stare, barbarzyńskie instytucje”, zastępując 
je „instytucjami wskazanymi przez naturę i przez wieczystą sprawiedliwość”40. 
Tym niemniej podobieństwo to nie powinno przesłaniać nam podstawowej róż-
nicy między nimi. O ile dla Babeufa metodą urzeczywistniania zmian jest rewolu-
cja, bitwa o „słynną sprawę równości wraz ze sprawą własności”41, o tyle Abra-
mowski, odrzucając dyktaturę proletariatu, wystrzega się jakichkolwiek przemian, 
które zakładałaby rewolucyjne przejście od stanu obecnego do stanu idealnego 
i nosiłyby piętno przemocy. 

                                                           
38 Cytat ten pochodzi z przemówienia, które Abramowski wygłosił jesienią 1917 roku. Jan 

Wolski, „Apendyks. Z przemówień Edwarda Abramowskiego”, w: Edward Abramowski, Bra-
terstwo, solidarność, współdziałanie. Pisma spółdzielcze i stowarzyszeniowe (Łódź – Sopot – 
Warszawa: Nowy Obywatel, 2009), 245. 

39 Zob. Zygmunt Bauman, Socjalizm. Utopia w działaniu, tłum. Michał Bogdan (War-
szawa: Wydawnictwo Krytyki Politycznej, 2010). 

40 Gracchus Babeuf, Pisma wybrane, tłum. Kazimierz Libera (Warszawa: Książka i Wie-
dza, 1951), 73. 

41 Tamże. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

168 

 

Najbardziej bodaj znany przykład praktykowania tej utopii stowarzyszeń za-
wiera broszura opublikowana przez Abramowskiego w Krakowie u progu rewo-
lucji 1905 roku. Chodzi tu, rzecz jasna, o Zmowę powszechną przeciw rządowi, 
której fragment już wyżej cytowałem. Utrzymana w duchu nauki o niesprzeciwia-
niu się złu przemocą z Kazania na górze, broszura ta wzywa do powszechnego 
bojkotu instytucji carskich, powtarzając w zasadzie postulat Tołstoja, by „nie 
uczestniczyć w tym na przemocy opartym ustroju, który negujemy i pragniemy 
zmienić”42. Stąd pojawiają się w niej pomysły organizowania odrębnego życia spo-
łeczno-politycznego: zwołania sejmu polskiego, tworzenia wolnych szkół, re-
formy prawa, uniezależnienia gmin wiejskich od rządu i wreszcie – zniesienia woj-
ska. Zwłaszcza ten ostatni postulat zasługuje na omówienie, gdyż jego realizacja 
zależy tak od ewentualnej klęski Rosji w wojnie japońskiej, jak i odmowy wsparcia 
dla działań armii. Podobnie jak Thoreau ponad pół wieku przed nim Abramowski 
buntuje się więc przeciwko państwu jako zorganizowanej formie przemocy, na-
mawiając do tego, żeby „odmówić płacenia podatków i odmówić służby w woj-
sku”43. Jak pisze dalej: „Nie chcemy żeby nasze pieniądze szły na wysyłanie no-
wych pułków do Mandżurii; nie chcemy, żeby za nasze pieniądze utrzymywało się 
wojsko i policja, przeznaczona do gnębienia nas; chcemy rząd carski zrujnować, 
osłabić – i dlatego wycofamy swoje pieniądze ze wszystkich kas i banków rządo-
wych”44. 

Ta odmowa udziału w niemoralnym systemie, obowiązek człowieka, by 
„przynajmniej umyć od tego zła ręce i nie wspierać go w praktyce”45, wskazuje na 
ścisły związek między myślą Thoreau i Abramowskiego46. Jak twierdzę, treść 

                                                           
42 Lew Tołstoj, „Wybór pism”, w: Walentin Fierdinandowicz Asmus, Lew Tołstoj, tłum. 

Janina Walicka (Warszawa: Książka i Wiedza, 1964), 199. 
43 Abramowski, „Zmowa powszechna przeciw rządowi”, 190. 
44 Tamże, 197. 
45 Henry David Thoreau, „Obywatelskie nieposłuszeństwo”, w: Henry David Thoreau, 

Życie bez zasad. Eseje, tłum. Halina Cieplińska (Warszawa: Czytelnik, 1983), 207. 
46 Nie wiadomo, czy Abramowski znał lub czytał Thoreau. Prawdopodobnie idee autora 

Obywatelskiego nieposłuszeństwa przeniknęły do twórczości Abramowskiego za pośrednic-
twem pism Lwa Tołstoja, z którym polemizował on w eseju Co to jest sztuka? i który w liście 
z 21 czerwca 1900 roku zaliczał Emersona i Thoreau do grona amerykańskich pisarzy, którzy 
na niego wpłynęli szczególnie. Zob. Lew Tołstoj, Listy, t. II, tłum. Maria Leśniewska (Kraków: 
Wydawnictwo Literackie, 1976), 183. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

169 

 

Zmowy stanowi bowiem reinterpretację koncepcji obywatelskiego nieposłuszeń-
stwa, programowo odrzucającego użycie przemocy47, przy czym wypada od razu 
zaznaczyć, że ujęcie to jest raczej bliższe późniejszej propozycji Arendt niż Tho-
reau. „Nieposłuszeństwo obywatelskie – jak zauważa Arendt – pojawia się wów-
czas, gdy znacząca liczba obywateli dochodzi do przekonania, że normalne kanały 
dokonywania zmian nie funkcjonują, a skargi nie zostaną wysłuchane lub 
uwzględnione”48. Bez wątpienia, zmowa Abramowskiego wpisuje się w tę charak-
terystykę. Nie tylko wywodzi się ona z typowo syndykalistycznego uprzedzenia do 
parlamentaryzmu lub – szerzej – polityki49, lecz także cechuje ją powszechność, 
jak sugeruje już sam tytuł tej broszury. Oczywiście Abramowski odwołuje się do 
sumienia, pisząc o nowym człowieku, który „zamiast słuchać urzędników carskich 
i carskiego prawa, postanawia słuchać tylko własnego sumienia i praw boskich, 
opartych na sprawiedliwości i braterstwie”50, co mogłoby świadczyć o pokrewień-
stwie z koncepcją Thoreau, ale pojęcie to ma u niego inne, techniczne znaczenie. 

Abramowski proponuje socjologiczne rozumienie tego pojęcia, zgodnie 
z którym „rodnikiem świata społecznego jest sumienie człowieka”51. Nietrudno 
zauważyć, że teoria ta stanowi poniekąd ogniwo łączące skrajnie indywiduali-
styczny projekt Thoreau oraz jego „uspołecznioną” interpretację u Arendt52. 

                                                           
47 Jak pisze Arendt, „powszechnie przyjmowaną charakterystyczną cechą nieposłuszeń-

stwa obywatelskiego jest niestosowanie przemocy”. Hannah Arendt, O przemocy. Nieposłu-
szeństwo obywatelskie, tłum. Anna Łagodzka, Wojciech Madej (Warszawa: Aletheia, 1999), 
172. Zob. także: John Rawls, Teoria sprawiedliwości, tłum. Maciej Panufnik, Jarosław Pasek, 
Adam Romaniuk (Warszawa: PWN, 2009), 523. 

48 Arendt, O przemocy. Nieposłuszeństwo obywatelskie, 169. 
49 Warto odnotować, że mimo całej tej niechęci Abramowskiego do polityki, która wiąże 

się z jego sympatią do syndykalizmu, światopoglądu Georgesa Sorela nie przyjmował on w ca-
łości. Był przeciwny tak Sorelowskiej apologii przemocy, jak i jego nawoływaniu do czynu re-
wolucyjnego. 

50 Abramowski, „Zmowa powszechna przeciw rządowi”, 192. 
51 Tenże, „Pierwiastki indywidualne w socjologii”, 191. 
52 Jest rzeczą godną uwagi, że tak u Abramowskiego, jak i u Arendt koncepcji nieposłu-

szeństwa obywatelskiego towarzyszy pewna wizja demokracji uczestniczącej, w ramach której 
społeczeństwo, jako podmiot polityczny, powinno być w stanie przeciwstawić się władzy w imię 
określonych wartości moralnych (przeciwdziałając na przykład niebezpieczeństwu tyranii). 
W tym kontekście, powołując się na Tocqueville’a, Arendt omawia „sztukę stowarzyszania się” 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

170 

 

Punktem wyjścia dla Abramowskiego jest bowiem jednostka i poczucie niezgod-
ności jej sumienia z instytucjami państwa. W chwili zaś, gdy poczucie to prze-
kształca się w myśl, tworząc w ten sposób „nowy świat społeczny”, nie mamy już 
do czynienia z obroną jakiejś sprawy „na gruncie sumienia jednostki i moralnego 
obowiązku sumienia”53, ale z opinią publiczną, której siła – zdaniem Arendt – za-
leży „od liczebności tych, którzy ją wyznają”54. Nacisk tej opinii na ogół społeczeń-
stwa nie ma jednak doprowadzić do wybuchu rewolucji – tym bardziej że obywa-
telskie nieposłuszeństwo jest czynem programowo nierewolucyjnym; doprowa-
dzić zaś ma do tego, by nastąpiła „rewolucja ciągła, żyjąca w postępowaniu pry-
watnym człowieka, wrastająca w jego sumienia, w jego przekonania codzienne”55, 
która byłaby równoznaczna z postępem ewolucyjnym. 

Z punktu widzenia problematyki niniejszego artykułu równie ważna jak kry-
tyka przemocy jest także jej dopuszczalność w sytuacjach wyjątkowych. Najpierw 
jednak należy zaznaczyć, że taka możliwość leży u samych źródeł idei obywatel-
skiego nieposłuszeństwa; jej prekursorzy, Thoreau i Emerson, nie wykluczają cał-
kowicie konieczności użycia siły. W Obywatelskim nieposłuszeństwie możemy na 
przykład przeczytać o prawie do rewolucji, „do odmowy posłuszeństwa” oraz „do 
występowania przeciwko rządowi, kiedy jego tyrania albo nieudolność przybierają 
zbyt wielkie rozmiary i stają się nie do zniesienia”56. Myśl tę rozwija Thoreau w in-
nym fragmencie tego eseju, dowodząc, że „moralny rozlew krwi” jest gorszy od 
krwi przelewanej realnie. „I choćby nawet – jak pisze – polała się krew, to czyż nie 
leje się ona wtedy, gdy się zadaje ciosy świadomości? Przez ranę w niej wypływa 
prawdziwe człowieczeństwo i nieśmiertelność człowieka, który krwawi, dopokąd 
nie zawładnie nim wiekuista śmierć. Tę krew właśnie teraz się przelewa”57. Jeszcze 
bardziej dosadną metaforą posługuje się Emerson, który dopuszcza użycie prze-
mocy w sytuacji, gdy zagrożona jest autonomia jednostki: 

 

                                                           
jako szczególną siłę amerykańskiego systemu politycznego. Zob. Arendt, O przemocy. Niepo-
słuszeństwo obywatelskie, 194–197. Abramowski z kolei, pisząc o „sile stowarzyszeń”, czyni 
z demokracji partycypacyjnej główne zadanie swojego programu politycznego. 

53 Tamże, 151. 
54 Tamże, 161. 
55 Abramowski, „Etyka a rewolucja”, 207. 
56 Thoreau, „Obywatelskie nieposłuszeństwo”, 202. 
57 Tamże, 213. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

171 

 

Państwo jest biednym, dobrym bydlęciem, które ma najlepsze chęci i chce być miłe. 
Ta biedna krowa dobrze się spisuje, nie ma co jej żałować siana. Nie może przecież 
jeść chleba tak jak wy; niechże więc ma trochę trawy dla swych czterech żołądków, 
i nie wypominajmy jej tego. Nie poskąpi wam mleka ze swych wymion. Będąc czło-
wiekiem chodzącym na dwóch nogach, nie zaczniesz przecież kłótni z biedną 
krową. Weź dla niej tę garść koniczyny, i Bóg z tobą. Jeśli jednak masz zamiar wziąć 
mnie na rogi, gdy będę spacerował po polu, wówczas, biedna krowo, poderżnę ci 
gardło58. 
 
Zasadniczo Abramowski nie odbiega od tej tradycji intelektualnej59, ale wy-

daje się, że pisząc, iż „przyjdzie zapewne czas i warunki odpowiednie, kiedy bę-
dziemy mogli i musieli walczyć z przemocą moskiewską z bronią w ręku”60, kieruje 
się motywacjami innymi niż transcendentaliści. Dla niego demonstrowanie nie-
posłuszeństwa obywatelskiego nie ogranicza się ani do czynu indywidualnego 
(Thoreau), ani do praktyki społecznej, mającej na celu reformy w zakresie aktual-
nie istniejącego porządku prawnego (Arendt); proponowana przez niego koncep-
cja zmowy powszechnej ma przede wszystkim znaczenie narodowowyzwoleńcze 
– zależy mu na zniesieniu tyranii rosyjskiego rządu nad polskim ludem, na odzy-
skaniu przez Polskę niepodległości, która gwarantowałaby wolność, niezbędną do 
przeprowadzenia reform społecznych. Abramowski pisze o tym wprost już w dru-
gim zdaniu Zmowy. „Wypowiadamy walkę rządowi rosyjskiemu o wolność Polski 
i o wolność każdego człowieka w Polsce”61. Nie wierzy on zarazem w trwałość ja-
kichkolwiek reform przeprowadzanych pod nadzorem rządu obcego państwa; 
zmiany te byłyby wówczas powierzchowne, bo ludzie przez cały czas pozostawa-
liby mu posłuszni, posyłając dzieci do szkoły rosyjskiej, wzywając pomocy policji, 
podając innych do sądu, kupując wódkę i bilety loterii. Polacy muszą najpierw 
doprowadzić rząd rosyjski do ruiny, nawet jeśli oznaczałoby to konieczność walki 
zbrojnej, zorganizowane powstanie; później dopiero będą mogli zastanawiać się 
nad reformami prawa czy struktury swojego państwa. 

                                                           
58 Ralph Waldo Emerson, Journals, t. VII, cyt. za: Vernon Louis Parrington, Główne nurty 

myśli amerykańskiej. Romantyczna rewolucja w Ameryce 1800–1860, tłum. Henryk Krzecz-
kowski (Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy, 1970), 556. 

59 Zob. przypis 5 i 6. 
60 Abramowski, „Zmowa powszechna przeciw rządowi”, 186. 
61 Tamże, 178. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

172 

 

Wkład Abramowskiego w rozwój koncepcji nieposłuszeństwa obywatel-
skiego jest więc niezaprzeczalny. Ponad rok przed biernym oporem Gandhiego 
w Transwalu zaproponował on oryginalną, niepodległościową interpretację tej 
koncepcji, wykraczającą poza ramy nadane jej przez Emersona, Thoreau i Toł-
stoja62. Nie sposób przy tym nie zastanowić się nad skutkami idei Abramowskiego 
– zwłaszcza że to właśnie Gandhiemu, jednemu z najbardziej znanych propagato-
rów strategii nonviolence, można zarzucić, że, paradoksalnie, strategia ta prowa-
dzi do przemocy. Oskarżenie takie formułuje chociażby Eric Voegelin w książce 
Od Oświecenia do rewolucji : 

 
Gandhi opowiadał się za działaniami wolnymi od przemocy, ale ich rezultatem były 
terrorystyczne rozruchy i powstania chłopskie z 1921 roku. W obliczu takiego wy-
buchu, będącego skutkiem jego pokojowej propagandy, pod koniec 1921 roku zde-
cydował się kategorycznie potępić przemoc, czego rezultatem były wydarzenia 
w mieście Chauri Chaura, gdzie tłum zbuntowanych chłopów wtargnął na posteru-
nek policji, zabijając obecnych tam funkcjonariuszy. Wydarzenia te zmusiły Gand-
hiego do natychmiastowego zawieszenia akcji obywatelskiego nieposłuszeństwa 
i odmowy współpracy63. 
 
Mimo że różni badacze podkreślają bliskość poglądów Gandhiego i Abra-

mowskiego64, nie sądzę, by podobny zarzut można było skierować wobec drugiego 

                                                           
62 W książce zatytułowanej U źródeł amerykanizmu Szczepan Karol Zimmer pokazuje, 

w jaki sposób koncepcje Thoreau interpretowali Tołstoj i Gandhi. Dowodzi on ponadto, że na 
ich przykładzie „uwidaczniają się zasadnicze różnice pomiędzy Wschodem a Zachodem. Toł-
stoj, klasyczny reprezentant Wschodu, [...] pod wpływem oddziaływania czynników rodzimych, 
rosyjskich, wybrał drogę będącą antytezą zasad amerykańskiego myśliciela – zasadę niesprzeci-
wiania się złu”. Szczepan Karol Zimmer, U źródeł amerykanizmu. Henry David Thoreau i jego 
otoczenie  (Londyn: Oficyna Poetów i Malarzy, 1983), 193. Wydaje się, że na tym tle Abramow-
skiemu bliżej jest do Thoreau, który „pojmuje idee nie jako abstrakcję, ale żywą koncepcję bytu, 
stawia sprawę bojowo, uznając obowiązek zwalczania zła” (tamże). Tym niemniej aktywizm 
Abramowskiego należy raczej łączyć z postawą typową wówczas dla polskiego lewicowego in-
teligenta, który decyduje się wziąć na siebie odpowiedzialność za postęp moralny i cywilizacyjny 
społeczeństwa. 

63 Eric Voegelin, Od Oświecenia do rewolucji, tłum. Łukasz Pawłowski (Warszawa: Wy-
dawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 2011), 302. 

64 Pisze o tym Bohdan Cywiński, wskazując na odmienne warunki, w których ukształto-
wały się ich poglądy: „Zaskakujące jest [...] w całym programie politycznym Abramowskiego 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

173 

 

z nich, gdyż natychmiastowa realizacja postulatów zawartych w Zmowie okazała 
się niemożliwa. Aresztowania i rewizje członków Polskiego Związku Ludowego, 
z którym współpracował wtedy Abramowski, doprowadziły ostatecznie do stłu-
mienia ruchu65, któremu – przynajmniej na początku – bliska była idea obywatel-
skiego nieposłuszeństwa. Przez następne lata idea ta w szczątkowej formie prze-
trwała w spółdzielniach i kołach, które inspirował Abramowski, ale to dopiero So-
lidarność była odpowiedzialna za renesans zmowy powszechnej przeciw rządowi. 
Związek ten nie tylko bowiem dystansował się od stosowania przemocy w poli-
tyce, lecz również stał się „samoograniczającą się rewolucją”, która akceptowała 
obowiązujący porządek prawny i starała się zmieniać go „od wewnątrz”, nie oba-
lając przy tym władzy, co było zgodne z koncepcją obywatelskiego nieposłuszeń-
stwa. Do świadomych kontynuatorów Abramowskiego należał w tym czasie Jacek 
Kuroń66, który w duchu jego myśli pisał: „ruch społeczny, kiedy chce realizować 
utopię społeczną, musi odciąć się od stosowania w swym dziele przemocy i przy-
musu, także przymusu ustaw państwowych oraz zaakceptować demokrację parla-
mentarną jako wartość swego istnienia i działania”67. 

  
 

Podsumowanie 
  
Niniejsza analiza zagadnienia przemocy – przeprowadzona z perspektywy 

pojęcia utopii oraz obywatelskiego nieposłuszeństwa – pokazuje, że Abramowski 

                                                           
jedno: głębokie podobieństwo powstającego równocześnie z jego ideami, ale pod inną szeroko-
ścią geograficzną i w kompletnie różnej sytuacji historycznej – ruchu non-violence”. Bohdan 
Cywiński, „Myśl polityczna Edwarda Abramowskiego”, w: Twórcy polskiej myśli politycznej. 
Zbiór studiów, red. Jan St. Miś (Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 1978), 102. 
W podobny sposób wypowiada się Wojciech Giełżyński, zaznaczając jednak, że nie może 
„tu być mowy o pokrewieństwie genetycznym”, a wśród możliwych wyjaśnień tego zjawiska 
wymienia wpływ Tołstoja oraz „analogiczną sytuację społeczną”, która – jak się wydaje – miała 
uczynić ze strategii nonviolence  formę walki o niepodległość. Giełżyński, Edward Abramowski: 
Zwiastun „Solidarności”, 151. 

65 Krzeczkowski, Dzieje życia i twórczości, 61. 
66 Por. Andrzej Walicki, „Polskie koncepcje inteligencji i jej powołania”, w: Andrzej Wa-

licki, O inteligencji, liberalizmach i o Rosji (Kraków: UNIVERSITAS, 2007), 70. 
67 Jacek Kuroń, Opozycja. Pisma polityczne 1969–1989 (Warszawa: Wydawnictwo Kry-

tyki Politycznej, 2010), 120. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

174 

 

wykazywał szczególną troskę, by jakiekolwiek reformy społeczeństwa lub państwa 
nie miały nic wspólnego z przemocą. Wynikało to, jak sądzę, bezpośrednio z prze-
konania, że tym, co istotnie zmienia człowieka, tym, co kształtuje jego podświa-
domość i wiedzie go w kierunku rewolucji moralnej nie są słowa propagandy, lecz 
jego własne czyny. Gdyby więc pod patronatem idei Abramowskiego przemoc wy-
korzystywana była w stowarzyszeniach, które zakładał, gdyby praktykowanie jego 
utopii wiązało się z przymusem, natomiast obywatelskie nieposłuszeństwo pro-
wadziło jedynie do eskalacji konfliktów, przemoc ta, zakorzeniwszy się w umy-
słach ludzi, z czasem stałaby się podstawą nowego świata społecznego. Socjalizm 
ten nie różniłby się zatem wcale od kapitalizmu, będąc kolejną formą ustroju sto-
sującego przymus; w takiej sytuacji bowiem, jak przekonuje Abramowski, „zmie-
niają się tylko role i nazwy, stosunki zaś między ludźmi i ludzie sami pozostają ciż 
sami”68. 

Jako nominalista pojęciowy, Abramowski rozumiał też, że między ludźmi 
istnieją takie różnice, które nie zawsze można ze sobą pogodzić lub zniwelować, 
i że bynajmniej nie jest to powód do paniki ani tym bardziej do używania prze-
mocy. Przeciwnie, różnice te czynią z nas ludzi, dlatego zastanawiając się nad 
kształtem naszych utopii, powinniśmy mieć na uwadze nade wszystko ich otwar-
tość na różnorodność w świecie społecznym. Otwartość ta jest niewątpliwie wielką 
zaletą filozofii Abramowskiego, zaś typowe dla niego zwalczanie doktrynerstwa 
i dogmatyzmu – bardziej niż do klasycznych utopii – zbliża go do koncepcji spo-
łeczeństwa otwartego. Abramowski, podobnie jak i Popper, był przecież zwolen-
nikiem demokracji opartej na zasadach równości, wolności i braterstwa, czyli ta-
kiego społeczeństwa, „w którym jednostka ma prawo do osobistych decyzji”69. 

Nie można ponadto milczeniem pominąć faktu, że chociaż Abramowskiemu 
daleko było do entuzjazmu dla przemocy, to nie był pacyfistą; tak jak prekursorzy 
obywatelskiego nieposłuszeństwa dopuszczał ją jako formę samoobrony. Wydaje 
się, że pogląd ten wpisuje się w ogólną tendencję obecną w jego pismach. Wszak 
Abramowski występuje w nich zazwyczaj jako obrońca ludzi wykluczonych: ro-
botników, chłopów, służby domowej, a także kobiet i dzieci; odbierając im nato-
miast prawo do obrony, prawo do użycia siły w sytuacji zagrożenia życia, nie tylko 

                                                           
68 Abramowski, „Etyka a rewolucja”, 184. 
69 Popper, Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie, 250. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

175 

 

z góry odbierałby im wszelką nadzieję, ale też opowiadałby się pośrednio za za-
chowaniem status quo. Zamiast jednak nawoływać do rewolucji i przemocy, 
w swojej działalności wolał koncentrować się na pracy twórczej – na zakładaniu 
oddolnych stowarzyszeń, które miały w człowieku rozwijać poczucie solidarności 
z innymi oraz budzić w nim przekonanie o własnej wartości. 

 
 

Bibliografia 
 
Abramowski, Edward. Filozofia społeczna. Wybór pism. Warszawa: PWN, 1965. 
Abramowski, Edward. Metafizyka doświadczalna i inne pisma. Warszawa: PWN, 1980. 
Abramowski, Edward. Rzeczpospolita przyjaciół. Warszawa: Instytut Wydawniczy Pax, 1986. 
Abramowski, Edward. „Zasady programu Polskiej Robotniczej Partii Socjalistycznej pod zabo-

rem rosyjskim”. W: Edward Abramowski. Pisma popularnonaukowe i propagandowe: 
1890–1895, 201–215. Warszawa: Książka i Wiedza, 1979. 

Arendt, Hannah. O przemocy. Nieposłuszeństwo obywatelskie. Tłum. Anna Łagodzka, Woj-
ciech Madej. Warszawa: Aletheia, 1999. 

Babeuf, Gracchus. Pisma wybrane. Tłum. Kazimierz Libera. Warszawa: Książka i Wiedza, 1951. 
Baczko, Bronisław. Światła utopii. Tłum. Wiktor Dłuski. Warszawa: Wydawnictwo IFiS PAN, 

2016. 
Bauman, Zygmunt. Socjalizm. Utopia w działaniu. Tłum. Michał Bogdan. Warszawa: Wydaw-

nictwo Krytyki Politycznej, 2010. 
Brun-Bronowicz, Julian. Stefana Żeromskiego tragedia pomyłek. Warszawa: Książka i Wiedza, 

1958. 
Cywiński, Bohdan. „Myśl polityczna Edwarda Abramowskiego”. W: Twórcy polskiej myśli po-

litycznej. Zbiór studiów, red. Jan St. Miś, 29–105. Wrocław: Zakład Narodowy im. Osso-
lińskich, 1978. 

Dąbrowska, Maria. Życie i dzieło Edwarda Abramowskiego. Łódź: Nowy Obywatel, 2014. 
Giełżyński, Wojciech. Edward Abramowski: Zwiastun „Solidarności”. London: Polonia, 1986. 
Krzeczkowski, Konstanty. Dzieje życia i twórczości. Katowice: Nowy Obywatel, 2018. 
Kuroń, Jacek. Opozycja. Pisma polityczne 1969–1989. Warszawa: Wydawnictwo Krytyki Poli-

tycznej, 2010. 
Lange, Oskar. „Socjologia i idee społeczne Edwarda Abramowskiego”. W: Oskar Lange. Wizje 

gospodarki socjalistycznej, 3–103. Warszawa: Książka i Wiedza, 1985. 
Parrington, Vernon Louis. Główne nurty myśli amerykańskiej. Romantyczna rewolucja 

w Ameryce 1800–1860. Tłum. Henryk Krzeczkowski. Warszawa: Państwowy Instytut 
Wydawniczy, 1970. 

Popper, Karl R. Społeczeństwo otwarte i jego wrogowie. T. I. Tłum. Halina Krahelska. War-
szawa: PWN, 2010. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

176 

 

Popper, Karl R. „Utopia a przemoc”. W: Karl R. Popper. Droga do wiedzy. Domysły i refutacje, 
590–604. Tłum. Stefan Amsterdamski. Warszawa: PWN, 1999. 

Rawls, John. Teoria sprawiedliwości. Tłum. Maciej Panufnik, Jarosław Pasek, Adam Romaniuk. 
Warszawa: PWN, 2009. 

Szacki, Jerzy. Spotkania z utopią. Warszawa: Iskry, 1980. 
Thoreau, Henry David. „Obywatelskie nieposłuszeństwo”. W: Henry David Thoreau. Życie bez 

zasad. Eseje, 197–229. Tłum. Halina Cieplińska. Warszawa: Czytelnik, 1983. 
Tołstoj, Lew. Listy. T. II. Tłum. Maria Leśniewska. Kraków: Wydawnictwo Literackie, 1976. 
Tołstoj, Lew. „Wybór pism”. W: Walentin Fierdinandowicz Asmus, Lew Tołstoj. Tłum. Janina 

Walicka, 121–230. Warszawa: Książka i Wiedza, 1964. 
Voegelin, Eric. Od Oświecenia do rewolucji. Tłum. Łukasz Pawłowski. Warszawa: Wydawnic-

twa Uniwersytetu Warszawskiego, 2011. 
Waldenberg, Marek. Prekursorzy nowej lewicy. Kraków – Wrocław: Wydawnictwo Literackie, 

1985. 
Walicki, Andrzej. „Filozofia Edwarda Abramowskiego”. W: Andrzej Walicki. Polska, Rosja, 

marksizm, 315–345. Kraków: UNIVERSITAS, 2011. 
Walicki, Andrzej. „Polskie koncepcje inteligencji i jej powołania”. W: Andrzej Walicki. O inte-

ligencji, liberalizmach i o Rosji, 43–70. Kraków: UNIVERSITAS, 2007. 
Wolski, Jan. „Apendyks. Z przemówień Edwarda Abramowskiego”. W: Edward Abramowski. 

Braterstwo, solidarność, współdziałanie. Pisma spółdzielcze i stowarzyszeniowe, 243–245. 
Łódź – Sopot – Warszawa: Nowy Obywatel, 2009. 

Zimmer, Szczepan Karol. U źródeł amerykanizmu. Henry David Thoreau i jego otoczenie. Lon-
dyn: Oficyna Poetów i Malarzy, 1983. 

Żeromski, Stefan. Przedwiośnie. Warszawa: Czytelnik, 1996. 
 
 

Summary 
 

Between Utopia and Civil Disobedience. The Question of Violence  
in Edward Abramowski’s Social and Political Thought 

 
The article attempts to examine the problem of violence in Edward Abramowski’s socio-

political thought from the perspective of two concepts: utopian thinking, which, according to 
Karl Popper, inevitably leads to violence, and civil disobedience or an act of resistance to au-
thority that rejects violence in principle. The first part of the article shows how Abramowski’s 
critique of utopianism shapes his vision of a world devoid of violence, realised step by step 
through grassroots institutions. The second part, then, is devoted to ‘collective conspiracy 
against the government’, which, as one of the ways of practising his utopia, allows the struggle 
for national liberation. Ultimately, it seems that the rejection of violence puts Abramowski 
closer to piecemeal engineering than to a utopian one, while his social vision fits into Popper’s 
concept of open society. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03



Michał Gniadek, Między utopią a obywatelskim nieposłuszeństwem… 

 

177 

 

 
Keywords: violence, utopia, civil disobedience, open society, Edward Abramowski, Karl 

R. Popper, Henry D. Thoreau 
 
 

Zusammenfassung 
 

Zwischen Utopie und zivilem Ungehorsam. Das Problem der Gewalt  
im soziopolitischen Denken von Edward Abramowski 

 
Dieser Artikel versucht, das Problem der Gewalt in Edward Abramowskis gesellschafts-

politischem Denken aus der Perspektive von zwei Konzepten zu analysieren: dem utopischen 
Denken – das nach Karl Popper unweigerlich zu Gewalt führt – und dem zivilen Ungehorsam, 
einem Akt der Auflehnung gegen die Autorität, der Gewalt programmatisch ablehnt. Im ersten 
Teil des Artikels zeige ich, wie Abramowskis Kritik am Utopismus seine eigene Vision einer 
gewaltfreien Welt formt, die er Schritt für Schritt in Basisinstitutionen realisiert. Der zweite Teil 
widmet sich hingegen der Kollusion des Volkes gegen die Regierung, die als eine Form der Ver-
wirklichung seiner Utopie einen nationalen Befreiungskampf ermöglicht. Letztlich scheint Ab-
ramowskis Vision in das Konzept einer offenen Gesellschaft zu passen, während seine Ableh-
nung von Gewalt als Methode zur Veränderung der Welt sie eher einem Partikel-Engineering 
als einer Utopie nahe bringt. 
 

Schlüsselwörter: Gewalt, Utopie, ziviler Ungehorsam, offene Gesellschaft, Edward Ab-
ramowski, Karl R. Popper, Henry D. Thoreau 

 
Ins Deutsche übersetzt von Anna Pastuszka 

 
 
Information about Author: 

 
MICHAŁ GNIADEK, MA, Doctoral School in the Humanities, Jagiellonian University; address 

for correspondence: Doctoral School in the Humanities JU, Main Square 34, PL 31–010 Kraków; e-mail: 
michal.gniadek@doctoral.uj.edu.pl 

 
 
 

 
 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 01:58:03

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

