
  

 

61 

 

Kultura i Wartości  

ISSN 2299-7806  

Nr 37 (2024) 

 

http://dx.doi.org/10.17951/kw.2024.37.61-81 

 1

Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny  

jako dwa przejawy antyantropocentryzmu1 

 

 

Maciej Musiał  
 https://orcid.org/0000-0002-9519-7429  

 

W artykule zostają omówione trzy stanowiska funkcjonujące w ramach dyskusji o statusie 

moralnym robotów. Pierwsze z nich, określane mianem „ortodoksyjnego”, wyraża wciąż chyba 

jeszcze dominujący we współczesnej kulturze zachodniej pogląd antropocentryczny, przypisu-

jący człowiekowi wyróżniony, centralny status, ze względu na jego szczególne właściwości takie 

jak świadomość, emocje, wolna wola itp. Dwa stanowiska alternatywne wobec ortodoksyjnego, 

etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny, proponują odmienne niż wspomniane wyżej właściwo-

ści kryteria przypisywania statusu moralnego i zostają zinterpretowane jako przejawy tendencji 

do negowania wyjątkowego statusu ontologicznego i aksjologicznego człowieka. W przypadku 

 
MACIEJ MUSIAŁ, dr hab., profesor uczelni, Uniwersytet im. Adama Mickiewicza; adres 

do korespondencji: Wydział Filozoficzny, ul. Szamarzewskiego 89, 60–568 Poznań; e-mail: 

m.musial@amu.edu.pl 

 
1 Niniejsze rozważania stanowią kontynuację mojego namysłu nad problemem statusu 

moralnego robotów w kontekście szerszych tendencji kulturowych i filozoficznych, w szczegól-

ności w odniesieniu do etycznego behawioryzmu i zwrotu relacyjnego, które interpretuję z per-

spektywy społeczno-regulacyjnej koncepcji kultury jako przejawy desymbolizacji w postaci od-

czarowywania i ponownego zaczarowywania świata. Tym samym, niniejszy test stanowi konty-

nuację i rozwinięcie ustaleń poczynionych w następującej publikacji: Maciej Musiał, „Stanowi-

ska w sporze o status moralny robotów jako przejaw tendencji desymbolizacyjnych”, w: Obyczaj 

– kultura – nauka. Księga jubileuszowa dedykowana Profesorowi Janowi Gradowi, red. Jacek 

Sójka  i in.  (Poznań:  Wydawnictwo  Nauk Społecznych  i  Humanistycznych UAM, 2023), 

185–194. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

62 

 

etycznego behawioryzmu, człowiek zostaje „uzwyczajniony” do poziomu innych bytów na spo-

sób redukcjonistyczno-naturalistyczny, podczas gdy w zwrocie relacyjnym mamy do czynienia 

„uniezwyklaniem” tego, co nieludzkie poprzez relegitymizację myślenia magicznego w duchu 

posthumanistycznym. Tym samym, artykuł ilustruje w jaki sposób w dyskusji nad statusem 

moralnym robotów ujawniają się obecne we współczesnej kulturze tendencje do dwojakiej eli-

minacji wyjątkowości człowieka na gruncie redukcjonistycznego naturalizmu oraz magicznego 

posthumanizmu. 

 

Słowa kluczowe: roboty, status moralny, etyczny behawioryzm, zwrot relacyjny, antyan-

tropocentryzm  

 
 

Problem statusu moralnego robotów – jak również wszelkich innych bytów 

– w największym skrócie dotyczy tego, czy roboty zasługują na uznanie ich za byty 

posiadające autoteliczną wartość moralną, którą należy mieć na uwadze mając 

z nimi do czynienia. Idzie tu zatem m.in. o to, czy posiadamy wobec robota jakieś 

powinności ze względu na niego samego (z perspektywy etyki deontologicznej), 

lub, czy możemy robotowi uczynić coś, co będzie dobre/przyjemne lub złe/nie-

przyjemne – dla niego samego (z perspektywy etyki konsekwencjalistycznej)2. 

Spośród wielu meandrów związanych z przypisywaniem statusu moralnego, tym, 

który jest najżywiej dyskutowany w odniesieniu do robotów, i który stanowić bę-

dzie główny przedmiot zainteresowania w niniejszym tekście, jest zagadnienie 

kryteriów przyznawania statusu moralnego. Innymi słowy, idzie o to, jakie wa-

runki są konieczne i/lub wystarczające, by danemu robotowi przyznać status mo-

ralny. 

Niniejszy tekst omawia trzy stanowiska próbujące rozwiązać ten problem: 

jedno stanowisko określane mianem ortodoksyjnego oraz dwa stanowiska alter-

natywne: etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny. Stanowisko ortodoksyjne zosta-

nie omówione skrótowo, głównie pod kątem kierowanych do niego zarzutów, sta-

nowiących punkt wyjścia ujęć alternatywnych, które zostaną omówione bardziej 

szczegółowo. Warto zastrzec, że nie próbujemy tu rozstrzygać, które z tych stano-

wisk jest słuszne. Zamiast tego, koncentrujemy się na uwypukleniu swoistości każ-

 
2 Więcej na temat pojęcia statusu moralnego zob. m.in. Agnieszka Jaworska i Julie Tan-

nenbaum, „The grounds of moral status”, w: Stanford Encyclopedia of Philosophy, red. Edward 

N. Zalta, https://plato.stanford.edu/entries/grounds-moral-status/ (dostęp: 10.12.2023). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

63 

 

dego z nich, a także na zinterpretowaniu obu stanowisk alternatywnych jako spe-

cyficznych form antyantropocentryzmu oraz wpisaniu ich w szersze tendencje fi-

lozoficzne i kulturowe. 

  

 

Ortodoksyjne stanowisko  

wobec problemu statusu moralnego robotów i jego krytyka 

  

Najbardziej standardowa odpowiedź na pytanie o kryteria przyznawania sta-

tusu moralnego robotom, która jest często określana mianem „ortodoksyjnej”, 

głosi, że kryterium takie stanowi posiadanie przez danego robota odpowiednich 

właściwości, takich jak świadomość, samoświadomość, wolna wola, emocje itp. 

Zasadniczo twierdzi się, że aktualnie istniejące roboty i inne artefakty techniczne 

nie posiadają rzeczonych właściwości, a zatem nie przysługuje im status moralny. 

W sposób szczególnie wyraźny takie stanowisko zajmują np. Joanna J. Bryson3, 

Sven Nyholm i Lily Frank4 oraz Vincent C. Müller5, jednakże jest ono dość często 

przyjmowane implicite jako zbieżne z punktem widzenia tzw. zdrowego rozsądku 

(przynajmniej tego typowego dla współczesnej kultury zachodniej). Zgodnie 

z wcześniejszą deklaracją, nie będziemy szczegółowo omawiać meandrów stano-

wiska ortodoksyjnego, skupimy się natomiast na jego krytyce, którą podzielić 

można na krytykę o charakterze epistemologicznym/poznawczym, oraz aksjolo-

gicznym/etycznym6. 

 
3 Joanna J. Bryson, „Robots should be slaves”, w: Close engagements with artifcial compan-

ions: Key social, psychological, ethical and design issues, red. Yorick Wilks (Amsterdam: John 

Benjamins, 2010), 63–74; tejże, „Patiency is not a virtue: The design of intelligent systems and 

systems of ethics”. Ethics and Information Technology 2018, nr 20: 15–26, 

https://doi.org/10.1007/s10676-018-9448-6 
4 Sven Nyholm, Lily Frank, „From sex robots to love robots: Is mutual love with a robot 

possible?”, w: Robot sex: Social and ethical implications, red. John Danaher i Neil McArthur 

(Cambridge, MA: MIT Press, 2017), 219–244. 
5 Vincent C. Müller, „Is it time for robot rights? Moral status in artificial entities”, Ethics 

and Information Technology 23, nr 4(2021): 579–587, https://doi.org/10.1007/s10676-021-

09596-w 
6 Ograniczam się tutaj do przytoczenia krytyk stanowiska ortodoksyjnego sformułowa-

nych na gruncie omówionych niżej ujęć alternatywnych. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

64 

 

Jeśli idzie o krytykę epistemologiczną/poznawczą, to na pierwszy plan wysu-

wają się trzy zarzuty. Pierwszy dotyczy tego, że nie ma – i nie zanosi się, by w naj-

bliższym czasie ta sytuacja miała się zmienić – zgody co do tego, jak właściwie 

zdefiniować wzmiankowane wyżej właściwości mające stanowić kryteria przyzna-

wania statusu moralnego, czyli świadomość, emocje itd. Drugi zarzut zwraca 

uwagę, że nawet gdybyśmy potrafili zdefiniować te właściwości, to nie ma zgody 

co do tego, które z nich winny być brane pod uwagę podczas ustalania statusu 

moralnego, czyli, które z nich powinien posiadać robot, by uzyskać status mo-

ralny. Wreszcie, trzeci zarzut stanowi, że nawet gdybyśmy zdefiniowali rzeczone 

właściwości i zgodzili się, które z nich stanowią konieczne i/lub wystarczające kry-

teria przyznania statusu moralnego robotom, to nie mamy jasności co do tego, jak 

stwierdzić obecność tych właściwości w robotach (dodajmy, że kwestia ustalenia 

obecności tych właściwości w ludziach również jest – mówiąc najogólniej – daleka 

od oczywistości). Innymi słowy, nie wiemy i nie zanosi się, byśmy mieli w najbliż-

szym czasie dowiedzieć się, jak uzyskać bezpośredni dostęp poznawczy do świa-

domości, emocji itp., w związku z czym stwierdzanie ich obecności jest wysoce 

problematyczne. Widać to choćby w przypadku badań nad zwierzętami, jednakże 

sprawa dodatkowo komplikuje się w przypadku robotów, w oczywisty sposób po-

siadających odmienny ustrój ontologiczny niż organizmy żywe. Idzie tu w szcze-

gólności o fakt, że – ujmując sprawę w dużym skrócie i uproszczeniu – uważamy, 

że świadomość, emocje itp. w przypadku ludzi są możliwe dzięki posiadaniu okre-

ślonego rodzaju organizmu. Nie wiemy jednak, co dokładnie w naszych organi-

zmach sprawia, że posiadamy wspomniane wyżej właściwości. Tym bardziej 

trudno nam stwierdzić, czy inne byty, w szczególności zwierzęta uposażone w inne 

organizmy, tudzież – w przypadku robotów – odmienny hardware, również po-

siadają rzeczone właściwości. Zatem krytyka o charakterze epistemologicz-

nym/poznawczym wskazuje na fakt, że w przypadku kryteriów postulowanych 

przez ujęcie ortodoksyjne mamy do czynienia z tyloma znakami zapytania, że 

w praktyce nie da się tych kryteriów stosować. 

Krytyka aksjologiczna/etyczna wskazuje natomiast na fakt, że kryteria postu-

lowane przez ujęcie ortodoksyjne w nieuzasadniony sposób uprzywilejowują czło-

wieka i (na co kładzie się z reguły mniejszy nacisk) organizmy żywe w ogóle. 

W szczególności zwraca się uwagę na to, że właściwości postulowane przez stano-

wisko ortodoksyjne jako kryteria przyznawania statusu moralnego – czyli świado-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

65 

 

mość, wolna wola, emocje itp. – są cechami, których posiadanie w pierwszej ko-

lejności przypisujemy ludziom, a zatem postulowanie tych właściwości jako kry-

teriów uprzywilejowuje ludzi, nadając im status bytów wyjątkowych, „wzorco-

wych”, a tym samym wymaga od jakichkolwiek bytów mających posiadać status 

moralny określonego stopnia podobieństwa do ludzi właśnie – krytycy postrze-

gają takie podejście jako wynikające z arbitralnego przekonania o wyjątkowej war-

tości człowieka, które określić można mianem antropocentryzmu aksjologicz-

nego.  

Podsumowując, krytycy ortodoksyjnego stanowiska w kwestii kryteriów 

przyznawania statusu moralnego zwracają uwagę, że kryteria te – czyli posiadanie 

właściwości takich jak świadomość, wolna wola, emocje itp. – wiążą się z szere-

giem problemów poznawczych, uniemożliwiających ich praktyczną aplikację, 

a zarazem opierają się na arbitralnych założeniach w sposób nieuprawniony 

uprzywilejowujących człowieka (i ewentualnie inne istoty żywe), a tym samym 

czyniących z człowieka byt wyjątkowy i „wzorcowy”. W związku z tym krytycy 

stanowiska ortodoksyjnego proponują alternatywne stanowiska mające na celu 

sformułowanie odmiennych kryteriów przyznawania statusu moralnego, pozwa-

lających uniknąć wzmiankowanych wyżej problemów. Spośród nich na pierwszy 

plan wysuwa się etyczny behawioryzm oraz zwrot relacyjny. 

  

 

Etyczny behawioryzm jako aksjologiczny 

antyantropocentryzm redukcjonistyczno-naturalistyczny 

  

Etyczny behawioryzm to stanowisko zaproponowane i najpełniej wyartyku-

łowane przez Johna Danahera w serii artykułów7, choć – jak przyznaje sam Dana-

her – rozmaite elementy jego koncepcji są obecne we wcześniejszych stanowi-

skach innych myślicieli i myślicielek, takich np. jak David Levy czy Erica Neely. 

 
7 John Danaher, „Welcoming robots into the moral circle: A defence of ethical behaviour-

ism”, Science and Engineering Ethics 26, nr 4(2019): 2023–2049, https://doi.org/ 

10.1007/s11948-019-00119-x; tenże, „Robot Betrayal: a guide to the ethics of robotic deception”, 

Ethics and Information Technology 22, nr 2(2020): 117–128, https://doi.org/10.1007/s10676-

019-09520-3; tenże, „What Matters for Moral Status: Behavioral or Cognitive Equivalence?”, 

Cambridge Quarterly of Healthcare Ethics 30, nr 3(2021): 472–478, https://doi.org 

/10.1017/S0963180120001024 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

66 

 

W niniejszych rozważaniach skupiam się wszelako na ujęciu autorstwa Danahera. 

Chociaż pod wpływem krytyki stanowisko Danahera uległo pewnej ewolucji, jego 

rdzeń pozostał niezmienny8. Stanowi go przekonanie, że wystarczającym warun-

kiem przyznania robotowi (lub jakiemukolwiek innemu bytowi) statusu moral-

nego jest przejawianie zachowań analogicznych do bytu, który posiada już status 

moralny. W sposób najbardziej wyrazisty Danaher artykułuje to przekonanie 

w ramach – nigdy przez siebie nieodwołanej i niezmodyfikowanej – zasadzie po-

równawczej etycznego behawioryzmu, która stanowi: „Jeśli byt X wykazuje lub 

prezentuje w przybliżeniu równoważne wzorce zachowań (P1...Pn) jak jednostka 

Y, i jeśli jesteśmy przekonani, że te wzorce uzasadniają nasze przypisywanie sta-

tusu moralnego jednostce Y, to albo (a) ten sam status moralny musi być przypi-

sany X, albo (b) używanie P1...Pn do uzasadniania statusu moralnego Y musi być 

ponownie ocenione”9. 

Zauważmy, że Danaher proponuje zachowania i ich podobieństwo do in-

nych zachowań jako jedyne kryterium przyznawania statusu moralnego. Nie in-

teresują go „kryjące” się (lub nie) za zachowaniami – jak to określa – „metafi-

zyczne” właściwości, które stanowią kryterium w ramach ujęcia ortodoksyjnego. 

Zdaniem Danahera, są one niedostępne dla bezpośredniego poznania, a zatem nie 

warto brać ich pod uwagę10. Ponadto Danaher przekonuje, że nie ma znaczenia 

ontologia danego bytu, tudzież hardware, a zatem to, z czego i w jaki sposób dany 

byt jest zbudowany – liczą się bowiem jedynie zachowania, natomiast ich ontolo-

giczne „podłoże” nie powinno odgrywać żadnej roli. Dla przykładu, Danaher za-

uważa, że jesteśmy w coraz większym stopniu „cyborgami”, w tym sensie, że po-

siadamy rozruszniki serca i inne niebiologiczne komponenty, i przekonuje, że za-

 
8 Zob. Danaher, „What Matters for Moral Status”, gdzie Danaher odpowiada na krytykę 

sformułowaną w następujących tekstach: Jilles Smids, „Danaher’s Ethical Behaviourism: An 

Adequate Guide to Assessing the Moral Status of a Robot?”, Science and Engineering Ethics 26, 

nr 5(2020): 2849–2866, https://doi.org/10.1007/s11948-020-00230-4; Sven Nyholm, Humans 

and robots: Ethics, agency, and anthropomorphism (London, New York: Rowman & Littlefield, 

2020), 116–119; Henry Shevlin, „How Could We Know When a Robot was a Moral Patient?”, 

Cambridge Quarterly of Healthcare Ethics 30, nr 3(2021): 459–471, 

https://doi.org/10.1017/S0963180120001012 
9 Danaher, „Welcoming”: 2030, tłum. własne. 
10 Tamże: 2025, 2029. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

67 

 

stępowanie biologicznych organów nieorganicznymi odpowiednikami nie po-

winno prowadzić do odebrania ludziom (lub zwierzętom) statusu moralnego, 

a zatem ontologia nie powinna mieć znaczenia dla przypisywania statusu moral-

nego11. Wreszcie, Danaher sądzi, że żadnego znaczenia nie ma fakt, iż roboty są 

zaprogramowane przez ludzi, a nawet gdyby miał on znaczenie, to i tak nie odróż-

nia on robotów od ludzi, ponieważ ludzie również są zaprogramowani przez ewo-

lucję (w wariancie ateistycznym) lub przez Boga (w wariancie teistycznym). Rów-

nież w tym przypadku Danaher twierdzi, że gdyby dzięki osiągnięciom genetyki 

możliwe było – w jakiejś mierze – prenatalne intencjonalne programowanie istoty 

ludzkiej, to nie powinno to negatywnie wpływać na należny tej istocie status mo-

ralny, a zatem fakt programowania nie ma znaczenia w przypisywaniu statusu 

moralnego12. Podkreślmy zatem raz jeszcze, dla Danahera liczą się tylko zachowa-

nia, a nie to, co się za nimi „kryje” (metafizyczne właściwości), ich podłoże (onto-

logia danego bytu) oraz geneza (proces powstania danego bytu na płaszczyźnie 

biologicznej i społeczno-kulturowej, zarówno w sensie filogenetycznym jak onto-

genetycznym). 

Warto zaznaczyć, że Danaher rozumie zachowanie bardzo szeroko, szerzej 

niż znaczna część tradycyjnego behawioryzmu, zaliczając do nich np. obserwo-

walne empirycznie aktywności mózgu. Dodajmy również, że Danaher – przy-

najmniej deklaratywnie – nie twierdzi, iż świadomość, emocje, wolna wola i inne 

metafizyczne właściwości nie istnieją, a jedynie, że nie mamy do nich bezpośred-

niego dostępu poznawczego w związku z czym nie mogą one stanowić kryterium 

orzekania o statusie moralnym. Jego behawioryzm nie ma zatem charakteru on-

tologicznego, lecz metodologiczny, nie przesądza bowiem o tym, co istnieje, a je-

dynie o tym, co należy wziąć pod uwagę13. 

Zdaniem Danahera, uznanie zachowania za jedyne kryterium orzekania 

o statusie moralnym pozwala uniknąć problemów epistemologicznych, które do-

tyczą kryteriów postulowanych przez ujęcie ortodoksyjne. W szczególności idzie 

tu o fakt, że Danaher nie musi rozstrzygać, czym są poszczególne właściwości, 

które nazywa „metafizycznymi”, takie jak świadomość, wolna wola itd., które 

z nich są konieczne dla uzyskania statusu moralnego oraz jak uzyskać do nich do-

stęp poznawczy, ponieważ to nie one stanowią dla niego kryterium orzekania 
 

11 Tamże: 2031–3032. 
12 Tamże: 2032–2035. 
13 Tamże: 2027. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

68 

 

o statusie moralnym, lecz zachowania, które można empirycznie zaobserwować. 

Zatem Danaher proponuje porównywać zachowania z innymi zachowaniami 

i powstrzymywać się od pytania, co się za tymi zachowaniami „kryje”, a więc jak 

te zachowania można interpretować lub wyjaśniać. W ramach swojego stanowiska 

Danaher zdaje się dążyć do „uzewnętrznienia” i zobiektywizowania kryteriów, co 

ujawnia się szczególnie w jego stosunku do metafizycznych właściwości, które – 

za Svenem Nyholmem i Lily Frank14 – określa mianem „tego, co dzieje się we-

wnątrz”, a co w jego przekonaniu pozostaje „głęboko ukryte”, niedostępne dla 

bezpośredniego, obiektywnego poznania i jest legitymizowane jedynie intersu-

biektywnym konsensusem, w przeciwieństwie do dostępnego dla bezpośredniego 

i obiektywnego poznania „zewnętrznego” zachowania. Tym samym Danaher są-

dzi, że proponowane przez niego oparcie się na zachowaniu jest bardziej pewnym 

i wiarygodnym kryterium orzekania o statusie moralnym, albowiem pozwala kie-

rować się obiektywnymi, obserwowalnymi zachowaniami, a nie spekulacjami na 

temat metafizycznych właściwości15. 

 
14 Nyholm, Frank, „From sex robots to love robots”, wszędzie. 
15 Koncepcja Danahera budzi liczne wątpliwości. W szczególności wydaje się, że Danahe-

rowi nie udaje się – wbrew jego deklaracjom – ustalić pewnych i wiarygodnych kryteriów, które 

nie budziłyby żadnych poznawczych wątpliwości. Zauważmy bowiem, że Danaher nie propo-

nuje, by kryterium były zachowania robotów identyczne z zachowaniami ludzi lub innych by-

tów posiadających już status moralny, lecz zachowania „w przybliżeniu równoważne” (w ory-

ginale: „roughly equivalent ”). Oznacza to, że roboty nie muszą przejawiać wszystkich zachowań 

charakterystycznych dla ludzi, a jedynie niektóre, a ponadto, że nawet w przypadku tych, które 

będą porównywane z ludzkimi, nie jest konieczna ich identyczność. Nieuchronnie prowadzi to 

do pytania: które zachowania i jakie ich aspekty będą brane pod uwagę, a także: w jaki sposób 

rozstrzygnąć te kwestie? Jak wskazują krytycy, jedynym sposobem odpowiedzi na te pytania jest 

porównywanie nie tylko samych zachowań, ale również tego, co się za nimi „kryje”, czyli branie 

po uwagę ich interpretacji i wyjaśnień. Korzystając z metafory Danahera, który twierdzi, że me-

tafizyczne właściwości nie mówią własnym głosem, lecz poprzez zachowania, należy stwierdzić, 

że również zachowania nie mówią własnym głosem, lecz poprzez swoje wyjaśnienia i interpre-

tacje – tylko one pozwalają nam stwierdzić, które z zachowań, i które z aspektów tych zachowań 

są istotne dla ustalania statusu moralnego, a które nie. Zatem, dla przykładu, gdy Danaher pisze, 

że jego zdaniem kluczowymi zachowaniami mającymi znaczenie dla nadawania statusu moral-

nego są zachowania poznawcze/kognitywne, to na gruncie samego zachowania nie jest on w sta-

nie ani wyselekcjonować tych, które są poznawcze/kognitywne, ani też uzasadnić dlaczego to 

właśnie one – a nie inne zachowania – miałyby odgrywać kluczową rolę. Danaher przyznaje się 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

69 

 

Danaher uważa również, że jego stanowisko unika aksjologicznego/etycz-

nego problemu kryteriów proponowanych przez ujęcie ortodoksyjne w postaci 

arbitralnego uprzywilejowania człowieka jako swoistego wzorca, czyli aksjologicz-

nego antropocentryzmu; zatem jego stanowisko można określić mianem aksjolo-

gicznego antyantropocentryzmu. Zdaniem irlandzkiego filozofa, ograniczenie się 

do zachowań jako wystarczającego kryterium czyni przedsięwzięcie mniej antro-

pocentrycznym i bardziej inkluzywnym, albowiem: 1) jakąkolwiek rolę przestaje 

odgrywać konstytucja ontologiczna, czyli w szczególności to, z czego i w jaki spo-

sób zbudowany jest dany byt (co oznacza, że roboty nie muszą być pod tym wzglę-

dem podobne do człowieka); 2) przestaje mieć znaczenie fakt, że roboty są zapro-

gramowane przez ludzi (co również w swoisty sposób obniża pozycję ludzi w sto-

sunku do robotów); 3) tracą znaczenie metafizyczne właściwości mające zaświad-

czać o wyjątkowości człowieka (świadomość, wolna wola, emocje itp.) – co 

prawda, jak zauważyliśmy wcześniej, Danaher nie twierdzi, że one nie istnieją, lecz 

ze względu na brak bezpośredniego dostępu poznawczego w gruncie rzeczy od-

biera im jakąkolwiek rolę w wyznaczaniu statusu moralnego robotów, ludzi i ja-

kichkolwiek innych bytów. Oznacza to, że cechy traktowane – w ramach podejść 

antropocentrycznych – jako zaświadczające o wyjątkowości i wyższości ludzi 

i – w ramach podejścia ortodoksyjnego – wymagane w celu uzyskania statusu mo-

ralnego, przestają mieć jakiekolwiek znaczenie, w związku z czym wyjątkowy sta-

tus człowieka i jego pozycja „wzorca” ulegają daleko posuniętej redukcji: z punktu 

widzenia Danahera, jedyną istotną różnicą pomiędzy ludźmi i robotami są ich za-

chowania, a jeśli zachowania tych pierwszych w wystarczającym stopniu upodob-

nią się do tych drugich, to nie sposób będzie mówić o dalszym występowaniu 

istotnych aksjologicznie różnic. 

Przejdźmy do wyłuszczenia, w jakim sensie aksjologiczny antyantropocen-

tryzm Danahera ma charakter redukcyjno-naturalistyczny. Uzasadniając tę tezę, 

nie chcemy wikłać się w roztrząsanie meandrów rozmaitych ujęć naturalizmu i re-

dukcjonizmu. Zamiast tego, odwołując się do dość powszechnych przekonań i in-

 
do tego w odpowiedzi na krytykę Jillesa Smidsa, Svena Nyholma i Henry’ego Shevlina, nie zmie-

nia jednak brzmienia swojej zasady porównawczej. Szczegółową krytykę stanowiska Danahera 

w powyższym duchu przeprowadzam w: Maciej Musiał, „Criticizing Danaher’s Approach to 

Superficial State Deception”, Science and Engineering Ethics 29, nr 5(2023): 1–15, 

https://doi.org/10.1007/s11948-023-00452-2 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

70 

 

tuicji dotyczących sedna obu tych pojęć, pragniemy zwrócić uwagę na fakt, że Da-

naher pozbawia człowieka wyjątkowego statusu poprzez zredukowanie jego me-

tafizycznych właściwości do zbiorów zachowań. Powiadając, że Danaher doko-

nuje wspomnianej wyżej redukcji, mamy na myśli w szczególności redukcję me-

todologiczną, w tym sensie, że postuluje on, by badanie metafizycznych właściwo-

ści – do których w jego przekonaniu nie mamy poznawczego dostępu – zastąpić 

badaniem zachowań. Zauważmy, że ta redukcja ma charakter naturalistyczny 

w tym sensie, że proponuje zastąpienie antynaturalistycznych metod badawczych 

(takich np. jak interpretacja, którą można by stosować do zachowań) metodami 

nauk przyrodniczych, w szczególności np. zwróceniem uwagi na ilościowe para-

metry porównywanych zachowań. Dodajmy, że określanie poglądów Danahera 

mianem naturalistycznych i redukcjonistycznych trudno uznać za efekt imputacji, 

szczególnie w obliczu tego, w jaki sposób on sam opisuje swoje zapatrywania – 

fakt, że zdecydował się on na nazwanie swojego stanowiska mianem „behawiory-

zmu” dość wyraźnie sygnalizuje, iż pozycje naturalistyczne są mu bliskie, nato-

miast jego deklaracje, że jego zamierzeniem jest „zredukować etykę do epistemo-

logii”16 sygnalizują, iż nie jest nadużyciem traktowanie jego stanowiska jako od-

chodzącego od antynaturalistycznego odnoszenia faktów do wartości na rzecz zre-

dukowania metod badawczych do skupiających się na porównywaniu nieinter-

pretowanych faktów (w postaci zachowań). 

Warto zaznaczyć, że redukcjonistyczno-naturalistyczny charakter koncepcji 

Danahera sam w sobie nie jest szczególnie zaskakujący. Tym, co wydaje się nato-

miast specyficzne dla etycznego behawioryzmu jest fakt, że jego redukcjoni-

styczno-naturalistyczna proweniencja idzie w parze z daleko posuniętym antyan-

tropocentryzmem aksjologicznym. Zwracając uwagę jedynie na zachowania, 

etyczny behawioryzm deprecjonuje wyjątkowość człowieka, eliminując jego swo-

iste cechy, począwszy od „metafizycznych” właściwości, które „kryją się” za za-

chowaniami, a których Danaher nie chce brać pod uwagę, poprzez specyficzny 

biologiczny hardware człowieka, a skończywszy na odrzuceniu zaświadczających 

na korzyść człowieka interpretacji faktu, że to właśnie człowiek tworzy i progra-

muje roboty. Tym samym, odrzucając wszystko poza zachowaniami, etyczny be-

hawioryzm staje się stanowiskiem eliminującym różnice jakościowe pomiędzy 

 
16 Danaher, „Welcoming”: 2028. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

71 

 

człowiekiem a robotem, czego konsekwencją jest m.in. stanowisko Danahera, gło-

szące, że przyjaźń człowieka z robotem jest równie wartościowa jak przyjaźń czło-

wieka z człowiekiem17. 

  

 

Zwrot relacyjny jako aksjologiczny antyantropocentryzm  

magiczno-posthumanistyczny 

  

David Gunkel oraz Mark Coeckelbergh, najpierw niezależnie od siebie18, 

a później przez pewien czas wspólnie19 wypracowali stanowisko określane mia-

nem zwrotu relacyjnego20; w ostatnim czasie jego interesujące rozwinięcie zapre-

zentowali m.in. Nancy S. Jecker, Caesar A. Atiure i Martin Odei Ajei21. Istotą tego 

poglądu – wspólną dla jego rozmaitych wariantów – jest przekonanie, że o statusie 

moralnym danego bytu decyduje sposób wchodzenia z nim w relacje, a w szcze-

gólności to, w jaki sposób jest on doświadczany w ramach tych relacji. Nie idzie 

zatem o to, by ustalić, czym jest dany byt i dopasować do niego swoje z nim relacje, 

ale raczej o to, by to dopiero relacja i pojawiające się w jej ramach doświadczenie 

ustaliły, czym dany byt jest. Gunkel twierdzi, że właściwości są „aposteriorycznym 

produktem […] relacji społecznych”22; Cockelbergh sądzi, że „relacje są pierwotne 

wobec obiektów, które ta relacja łączy”23; natomiast Jecker, Atiure i Ajei powia-

dają, że „to, co sprawia, że osoby są osobami to ich wzajemne relacje z innymi i ze 

 
17 Tenże, „The philosophical case for robot friendship”, Journal of Posthuman Studies 3, 

nr 1(2019): 5–24. 
18 Mark Coeckelbergh, Growing moral relations: Critique of moral status ascription (New 

York: Palgrave MacMillan, 2012); David Gunkel, The machine question (Cambridge, MA: MIT 

Press, 2012). 
19 Mark Coeckelbergh, David Gunkel, „Facing animals: A relational, other-oriented ap-

proach to moral standing”, Journal of Agricultural and Environmental Ethics 27, nr 5(2014): 

715–733, https://doi.org/10.1007/s10806-013-9486-3 
20 Anne Gerdes, „The Issue of Moral Consideration in Robot Ethics”, ACM SIGCAS Com-

puters & Society 45, nr 3(2015): 274–280, https://dl.acm.org/doi/10.1145/2874239.2874278 
21 Nancy S. Jecker, Caesar A. Atiure i Martin Odei Ajei, „The Moral Standing of Social 

Robots: Untapped Insights from Africa”, Philosophy & Technology 35 (2022): 34, 

https://doi.org/10.1007/s13347-022-00531-5 
22 David Gunkel, Robot rights (Cambridge, MA: MIT Press, 2018), 200. 
23 Coeckelbergh, Growing moral relations, 45. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

72 

 

społecznością”24. Tym samym, to właśnie rzeczone relacje i pojawiające się w ich 

ramach doświadczenia stanowią kryterium orzekania o statusie moralnym. 

Można zatem powiedzieć, że o ile Danaher stara się zobiektywizować i „uze-

wnętrznić” kryterium proponowane przez stanowisko ortodoksyjne, to relacjoni-

ści usiłują te kryteria – nomen omen – „urelacyjnić” i zsubiektywizować. 

Z punktu widzenia zwolenników zwrotu relacyjnego proponowane przez 

nich stanowisko unika problemów epistemologicznych charakterystycznych dla 

stanowiska ortodoksyjnego. W szczególności problem zdefiniowania, skatalogo-

wania i zweryfikowania obecności właściwości – takich jak świadomość, emocje 

itp. – przestaje stanowić istotne wyzwanie, ponieważ o obecności tych i innych 

właściwości decydują dokonujące się w ramach relacji subiektywne doświadcze-

nia. Z punktu widzenia relacjonistów, nie ma zatem – podobnie jak w przypadku 

zachowań u Danahera – sensu pytać, co „tak naprawdę” „kryje się” za tymi do-

świadczeniami, ponieważ właściwości obiektów, o których jest sens mówić kon-

stytuują się dopiero w ramach relacji, a zatem subiektywne doświadczenia można 

porównywać jedynie z innymi subiektywnymi doświadczeniami. Tym samym, 

zwolennicy zwrotu relacyjnego legitymizują właściwie wszelkie doświadczenia 

wynikające z relacji z robotami25. 

Zwolennicy zwrotu relacyjnego sądzą również, że ich stanowisko pozwala 

uniknąć antropocentryzmu aksjologicznego, a zatem stanowi przejaw antyantro-

pocentryzmu aksjologicznego, ponieważ w jego ramach obiekt, który miałby 

otrzymać status moralny, w ogóle nie musi być podobny do człowieka; zatem czło-

wiek nie jest wzorcowym bytem, do którego inne muszą być podobne. Warto za-

uważyć, że zmiana statusu człowieka dokonuje się tu nie tylko poprzez rezygnację 

z jego „wzorcowej” roli, ale również poprzez zrównanie człowieka z innymi by-

tami. Odbywa się ono jednak inaczej niż w przypadku etycznego behawioryzmu, 

 
24 Jecker, Atiure, Ajei, „The moral standing”: 34. 
25 Poznawcza płaszczyzna zwrotu relacyjnego budzi szereg wątpliwości, spośród których 

na pierwszy plan wysuwa się relatywizm czy wręcz idiografizm i skrajny subiektywizm. Do-

świadczenia robotów – i jakichkolwiek innych bytów – różnią się bowiem nie tylko w zależności 

od kultury, ale także w ramach poszczególnych kultur i wreszcie w przypadku konkretnych 

osób, które mogą zwyczajnie zmieniać swój sposób doświadczania danego robota. Jeśli te 

wszystkie doświadczenia są równie autentyczne i nie można ich porównywać z niczym „głęb-

szym”, a jedynie z innymi doświadczeniami, to pojawia się problem uzgodnienia jakiejkolwiek 

intersubiektywnej i względnie stałej odpowiedzi na pytanie o status moralny czegokolwiek. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

73 

 

który – przypomnijmy – eliminował znaczenie wyjątkowych właściwości czło-

wieka poprzez zastąpienie ich zachowaniami. W przypadku zwrotu relacyjnego 

nie tyle odbiera się tym ludzkim właściwościom ich znaczenie, co raczej odbiera 

się im czysto ludzki charakter. Innymi słowy, relacjoniści sądzą, że jeśli w ramach 

naszej relacji z robotem nasze subiektywne doświadczenie sugeruje nam, że ten 

robot posiada świadomość, odczuwa emocje itd., to należy uznać, że tak właśnie 

jest. O ile zatem w przypadku etycznego behawioryzmu mieliśmy do czynienia ze 

zrównywaniem człowieka i robota poprzez odebranie znaczenia wyjątkowym ce-

chom człowieka, o tyle w przypadku zwrotu relacyjnego owo zrównywanie doko-

nuje się poprzez nadanie tych właściwości robotom. 

Aksjologiczny antyantropocentryzm w przypadku zwrotu relacyjnego 

można zinterpretować jako posiadający charakter magiczno-posthumanistyczny 

w tym sensie, że: 1) odbiera człowiekowi wyjątkowy status poprzez legitymizację 

myślenia magicznego pozwalającego na zrównanie bytów nieludzkich z człowie-

kiem; 2) to z kolei upodabnia go do myśli posthumanistycznej, która również po-

siada wyżej wymienioną cechę. Pochylmy się najpierw nad pierwszym z tych za-

gadnień. 

Myślenie magiczne, zwane też m.in. myśleniem magiczno-mitycznym, mi-

tem lub magią, oznacza sposób myślenia najbardziej charakterystyczny dla ludów 

tubylczych, badanych w szczególności przez antropologię kulturową26, małych 

dzieci, badanych w szczególności przez psychologię rozwojową27 oraz osób z nie-

którymi schorzeniami psychicznymi, które bada w szczególności psychiatria28 

– wszelako występowanie myślenia magicznego nie ogranicza się jedynie do tych 

trzech grup, lecz jedynie występuje w ich ramach – jak wspomnieliśmy – w sposób 

 
26 Zob. m.in.: James George Frazer, Złota gałąź, tłum. Jan Lutyński (Warszawa: PIW, 1962 

[1890]); Susan Greenwood, The Anthropology of Magic (Oxford, New York: Bloomsbury Aca-

demic, 2009). 
27 Zob. m.in.: Jean Piaget, Jak sobie dziecko wyobraża świat, tłum. Maria Gawlik (War-

szawa: PWN, 2006 [1926]); Eugene Subbotsky, Magic and the Mind: Mechanisms, Functions, 

and Development of Magical Thinking and Behavior (Oxford, New York: Oxford University 

Press, 2010). 
28 Zob m.in.: Geza Roheim, Magic and Schizophrenia (Bloomington: Indiana University 

Press, 1955); Artur Dobosz, Myślenie magiczno-mityczne a schizofrenia (Bydgoszcz: Oficyna 

Wydawnicza Epigram, 2013). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

74 

 

najbardziej wyrazisty. Nie sposób tu w pełni scharakteryzować myślenia magicz-

nego oraz związanych z nim kontrowersji, ograniczymy się zatem do wskazania 

na te jego cechy, które są istotne dla rozważanego tu zagadnienia.  

Po pierwsze, zakładając, że subiektywne, relacyjne doświadczenia konstytu-

ują rzeczywistość, za którą nie „kryją się” żadne stałe esencje, relacjoniści w istocie 

proponują „płaską” ontologię, w ramach której nie ma zbyt wiele miejsca na hie-

rarchie typu rzeczywistość – pozór, którą zresztą relacjoniści otwarcie kontestują. 

Jest to również cecha myślenia magicznego, które w swej najbardziej wyrazistej 

postaci implikuje ontologię jednowymiarową, pozbawioną pionowej hierarchii, 

w ramach której wszystko jest równie realne (np. sen i jawa mają taką samą moc 

sprawczą i taki sam status ontologiczny)29. 

Po drugie, uznając, że to subiektywne, relacyjne doświadczenie wyznacza ce-

chy danego bytu i akceptując, że doświadczenie to może zmieniać się w czasie, 

relacjoniści w gruncie rzeczy akceptują możliwość – charakterystycznego dla ma-

gii – metamorficznego przekształcania się rzeczywistości wraz z przekształcaniem 

się jej doświadczenia, jako że za tym doświadczeniem „nie kryje się” żadna „głę-

boka” stała esencja, a zatem ulegając zmianie „na powierzchni” obiekty w istocie 

ulegają zmianie całościowej (bo pod „powierzchnią” nic nie ma), a zatem zmianie 

metamorficznej. Tym samym, można dodać, że ontologia będąca konsekwencją 

propozycji relacjonistów, jest nie tylko „płaska” i jednowymiarowa, ale również 

dynamiczna i procesualna, co również stanowi cechę myślenia magicznego30.  

Po trzecie, relacjoniści – a spośród nich najbardziej wyraźnie Mark Coeckel-

bergh –uznają, że w subiektywnych, relacyjnych doświadczeniach obecny jest syn-

kretyczny splot emocji, działania i intelektu. Nie sądzą zatem, że intelekt należy 

oddzielić od działania i emocji oraz że to ta pierwsza władza poznawcza dostarcza 

nam bardziej wiarygodnych informacji – relacjoniści postulują, że w naszym su-

biektywnym doświadczeniu robotów istotne jest nie tylko to, co myślimy o tych 

 
29 Zob. Czy metamorfoza magiczna rekompensuje brak symbolu, red. Jerzy Kmita (Poznań: 

UAM, 2001). 
30 Ernst Cassirer, The philosophy of symbolic form. Volume 2, Mythical thought, tłum. 

Charles Hendel (New Haven: Yale University Press 1960 [1925]); Emile Durkheim i Marcel 

Mauss, Primitive Classification, tłum. Rodney Needham (Chicago: University of Chicago Press, 

1963 [1902]). 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

75 

 

robotach, ale też jakie emocje względem nich odczuwamy i jakie działania podej-

mujemy wobec nich. Taki synkretyczny splot emocji, działania i intelektu również 

jest cechą myślenia magicznego31. 

Po czwarte wreszcie, wśród rozmaitych subiektywnych doświadczeń wcho-

dzenia w subiektywne relacje z robotami możemy zaobserwować również takie, 

które polegają na przypisaniu rozmaitym robotom – począwszy od odkurzaczy 

Roomba32, poprzez robopieski AIBO33, a skończywszy na militarnych Packbo-

tach34 – cech istot żywych, takich jak posiadanie osobowości i uczuć, a także silne 

emocjonalne przywiązanie do tych technicznych artefaktów. Warto dodać, że ist-

nieją również badania wskazujące na fakt przypisywania przez ludzi moralnej 

podmiotowości (którą można uznać za pojęcie w znacznej mierze pokrywające się 

z pojęciem statusu moralnego) rozmaitym nieludzkim bytom, w tym również ro-

botom35. Tego typu stosunek do robotów zawiera cechę myślenia magicznego, tj. 

animizm, czyli traktowanie bytów nieożywionych, jak gdyby były ożywione. In-

nymi słowy, traktując roboty jak ożywione byty podobne do ludzi zachowujemy 

się analogicznie do dzieci przypisujących takie stany swoim zabawkom lub ludy 

tubylcze projektujące takie cechy na przyrodę nieożywioną. Relacjoniści legitymi-

zują takie magiczne doświadczenia robotów, nie poddają ich krytyce jako niewia-

rygodnych, lecz przeciwnie, postulują otwarcie się na tego typu doświadczenia po-

przez naśladowanie sposobów doświadczania świata przez kultury niezachodnie, 

często dość mocno zakorzenionych w myśleniu magicznym. Najlepszym tego 

przykładem jest zaproponowana przez Jecker, Atiure i Ajei symbioza relacjoni-

zmu z afrykańską filozofią ubuntu, która jest u swoich fundamentów radykalnie 

 
31 Lucien Levy-Bruhl, Czynności umysłowe w społeczeństwach pierwotnych, tłum. Bella 

Szwarman-Czarnota (Warszawa: PWN, 1992[1910]), 55–57. 
32 Ja-Young Sung i in., „«My Roomba Is Rambo»: Intimate Home Appliances”, w: Pro-

ceedings of UbiComp 2007: Ubiquitous Computing, red. John Krumm i in. (Berlin, Heidelberg: 

Springer-Verlag, 2007), 145–162, https://doi.org/10.1007/978-3-540-74853-3_9 
33 Sherry Turkle, „A Nascent Robotics Culture: New Complicities for Companionship”, 

AAAI Technical Report Series, 2006, https://sherryturkle.mit.edu/sites/default/files/im-

ages/ST_Nascent%20Robotics%20Culture.pdf (dostęp: 22.11.2023). 
34 Julie Carpenter, Culture and Human-Robot Interaction in Militarized Spaces: A War 

Story (Surrey, Burlington: Ashgate, 2016). 
35 Aleksandra Lukaszewicz, Pawel Fortuna, „Towards Turing Test 2.0 – Attribution of 

Moral Status and Personhood to Human and Non-Human Agents”, Postdigital Science and Ed-

ucation 4, nr 1(2022): 860–876, https://doi.org/10.1007/s42438-022-00303-6 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

76 

 

relacjonistyczna, zakładając, że byty uzyskują status moralny nie ze względu na 

swoje właściwości (w szczególności nie ze względu na właściwości upodobniające 

do ludzi), lecz ze względu na bycie akceptowanymi jako członkowie i członkinie 

określonej społeczności, co można zawrzeć we frazie: posiadam „ja”, ponieważ je-

stem częścią „my”, a tym samym dopuszcza rozmaite elementy myślenia magicz-

nego, m.in. animizm36.  

Jeśli idzie o posthumanistyczny aspekt aksjologicznego antyantropocentry-

zmu relacjonistów, to wskażmy kilka powodów, ze względu na które można 

uznać, że propozycja relacjonistów ma stosunkowo wiele wspólnego z niektórymi 

– również tymi dominującymi – nurtami posthumanizmu. Zacznijmy od tego, że 

pierwszym symptomem posthumanistycznego charakteru zwrotu relacyjnego jest 

fakt, że relacjoniści stosunkowo często i aprobatywnie cytują luminarzy tego 

nurtu, takich jak Bruno Latour, Donna Haraway, Karen Barad czy Rosi Braidotti. 

Wynika to rzecz jasna z wielorakich podobieństw pomiędzy relacjonizmem w wy-

daniu Gunkela, Coeckelbergha, Jecker, Atiure i Ajei a posthumanizmem. Pierw-

sze, najbardziej oczywiste podobieństwo dotyczy wspólnego celu, którym jest pro-

pagowanie aksjologicznego antyantropocentryzmu. Drugie, nieco mniej oczywi-

ste, dotyczy środków stosowanych do realizacji powyższego celu – w postaci reak-

tywacji myślenia magicznego. Nie sposób tu dokonać szczegółowej analizy tego, 

w jaki sposób posthumanizm osiąga swe cele poprzez – podobnie jak ma to miej-

sce w przypadku zwrotu relacyjnego – relegitymizację myślenia magicznego. Za-

uważmy jednak, że zasadniczo w ramach wiodących nurtów posthumanizmu da 

się odnaleźć wszystkie cechy myślenia magicznego, które wymieniliśmy kilka aka-

pitów wyżej. Dla przykładu, wspomnijmy dyskusję na temat neoanimizmu, w któ-

rej udział wziął m.in. Tim Ingold. Jej główną konkluzję – podzielaną również 

przez Ingolda – stanowiło przekonanie, że o animizmie nie należy myśleć jako 

„prymitywnym” i „irracjonalnym” relikcie myślowym charakterystycznym dla lu-

dów tubylczych, lecz jako o perspektywie przyglądania się światu pod wieloma 

względami lepszej od tego, co można określić mianem „racjonalności” i „zdro-

wego rozsądku”, którą należy upowszechniać i kultywować37. Ta swoista relegity-

mizacja animizmu stanowi przykład jednej z bardziej wyrazistych form „przywra-

 
36 Jecker, Atiure i Ajei, „The moral standing”: 23–24. 
37 Tim  Ingold, „Rethinking the Animate, Re-Animating Thought”, Ethnos  71,  nr 1 

(2006): 9–20. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

77 

 

cania do łask” elementów myślenia magicznego przez posthumanizm. Szczegó-

łową argumentację dotyczącą magicznego charakteru posthumanizmu, w szcze-

gólności w koncepcjach Bruno Latoura, Tima Ingolda i Bjornara Olsena, przed-

stawia Michał Rydlewski, formułując jedną ze swych głównych tez następująco: 

„posthumanizm w wersji, którą określam mianem antropologii animistycznej 

[…], jest próbą skonstruowania i upowszechnienia nowego typu doświadczenia 

kulturowego o charakterze magiczno-metamorficznym”38. 

  

 

Podsumowanie 

  

Omówione w niniejszym tekście stanowiska można potraktować jako ilu-

strujące pewne szersze tendencje obecne we współczesnej kulturze w odniesieniu 

do sposobów określania ontologicznego i aksjologicznego statusu bytów ludzkich 

i nieludzkich, a w szczególności kwestii statusu człowieka wobec bytów nieludz-

kich. Stanowisko ortodoksyjne wyraża – wciąż chyba jeszcze dominujący we 

współczesnej kulturze zachodniej – pogląd antropocentryczny przypisujący czło-

wiekowi wyróżniony, centralny status ze względu na jego szczególne właściwości. 

Etyczny behawioryzm deprecjonuje wyróżniony status człowieka, w praktyce 

unieważniając (choć w teorii nie eliminując) wspomniane wyżej wyjątkowe wła-

ściwości, a zatem – w duchu redukcjonistyczno-naturalistycznym – „uzwyczaj-

niając” człowieka do poziomu innych bytów. Wreszcie, zwrot relacyjny również 

kontestuje wyjątkowość człowieka, ale czyni to na drodze charakterystycznej dla 

myślenia magicznego i posthumanizmu „uniezwyklania” tego, co nieludzkie, a za-

tem nie tyle odbierając człowiekowi jego wyjątkowe cechy, co raczej odbierając 

tym cechom wyjątkowość i przypisując je innym bytom. 

 

 

 
38 Michał Rydlewski, „Posthumanizm a myślenie magiczno-metamorficzne: w poszuki-

waniu materialno-cielesnej intersubiektywności (część I)”, Rocznik Antropologii Historii 10, nr 

13 (2020): 275–352, https://doi.org/10.25945/rah.2020.13.011 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

78 

 

Bibliografia 
 

Bryson, Joanna J. „Patiency is not a virtue: The design of intelligent systems and systems of 

ethics”. Ethics and Information Technology 2018, nr 20: 15–26. 

https://doi.org/10.1007/s10676-018-9448-6 

Bryson, Joanna J. „Robots should be slaves”. W: Close engagements with artifcial companions: 

Key social, psychological, ethical and design issues, red. Wilks, Yorick, 63–74. Amsterdam: 

John Benjamins, 2010. 

Carpenter, Julie. Culture and Human-Robot Interaction in Militarized Spaces: A War Story. Sur-

rey, Burlington: Ashgate, 2016. 

Cassirer, Ernst. The philosophy of symbolic form. Volume 2, Mythical thought. Tłum. Charles 

Hendel, New Haven: Yale University Press 1960 [1925]. 

Coeckelbergh, Mark. Growing moral relations: Critique of moral status ascription. New York: 

Palgrave MacMillan, 2012. 

Coeckelbergh, Mark i David Gunkel. „Facing animals: A relational, other-oriented approach to 

moral standing”. Journal  of Agricultural and  Environmental  Ethics 27,  nr  5(2014): 715–

733. https://doi.org/10.1007/s10806-013-9486-3  

Czy metamorfoza magiczna rekompensuje brak symbol. Red. Jerzy Kmita. Poznań: UAM, 2001. 

Danaher, John. „Welcoming robots into the moral circle: A defence of ethical behaviourism”. 

Science and Engineering Ethics 26, nr 4(2019): 2023–2049. https://doi. 

org/10.1007/s11948-019-00119-x 

Danaher, John. „Robot Betrayal: a guide to the ethics of robotic deception”. Ethics and Infor-

mation Technology 22, nr 2(2020): 117–128. https://doi.org/10.1007/s10676-019-09520-3 

Danaher, John. „What Matters for Moral Status: Behavioral or Cognitive Equivalence?”. Cam-

bridge Quarterly of Healthcare Ethics 30, nr 3(2021): 472–478. 

https://doi.org/10.1017/S0963180120001024 

Dobosz, Artur. Myślenie magiczno-mityczne a schizophrenia. Bydgoszcz: Oficyna Wydawnicza 

Epigram, 2013. 

Durkheim, Emile i Marcel Mauss. Primitive Classification. Tłum. Rodney Needham. Chicago: 

University of Chicago Press, 1963 [1902]. 

Danaher, John. „The philosophical case for robot friendship”. Journal of Posthuman Studies 3, 

1(2019): 5–24. https://doi.org/10.5325/jpoststud.3.1.0005 

Frazer, James George. Złota gałąź. Tłum. Jan Lutyński (Warszawa: PIW, 1962 [1890]). 

Gerdes, Anne. „The Issue of Moral Consideration in Robot Ethics”. ACM SIGCAS Computers 

& Society 45, 3(2015): 274–280. https://doi.org/10.1145/2874239.2874278 

Greenwood, Susan. The Anthropology of Magic. Oxford, New York: Bloomsbury Academic, 

2009. 

Gunkel, David. The machine question. Cambridge, MA: MIT Press, 2012. 

Gunkel, David, Robot rights. Cambridge, MA: MIT Press, 2018. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

79 

 

Jaworska, Agnieszka i Julie J. Tannenbaum. „The grounds of moral status”. W: Stanford Ency-

clopedia of Philosophy. Red. Edward N. Zalta. https://plato.stanford.edu/entries/grounds-

moral-status/ (dostęp: 10.12.2023). 

Ingold, Tim. „Rethinking the Animate, Re-Animating Thought”. Ethnos 71, nr 1(2006): 9–20. 

Jecker, Nancy S., Caesar A. Atiure i Martin Odei Ajei. „The Moral Standing of Social Robots: 

Untapped Insights from Africa”. Philosophy & Technology 35, (2022): 1–22. 

https://doi.org/10.1007/s13347-022-00531-5 

Levy-Bruhl, Lucien. Czynności umysłowe w społeczeństwach pierwotnych. Tłum. Bella Szwar-

man-Czarnota. Warszawa: PWN, 1992 [1910]. 

Lukaszewicz Aleksandra, Pawel Fortuna. „Towards Turing Test 2.0 – Attribution of Moral Sta-

tus and Personhood to Human and Non-Human Agents”, Postdigital Science and Educa-

tion 4, nr 1(2022): 860–876. https://doi.org/10.1007/s42438-022-00303-6 

Musiał, Maciej. „Criticizing Danaher’s Approach to Superficial State Deception”. Science and 

Engineering Ethics 29, 5(2023): 1–15. https://doi.org/10.1007/s11948-023-00452-2 

Musiał, Maciej. „Stanowiska w sporze o status moralny robotów jako przejaw tendencji desym-

bolizacyjnych”. W: Obyczaj – kultura – nauka. Księga jubileuszowa dedykowana Profeso-

rowi Janowi Gradowi, red. Jacek Sójka, Agata Skórzyńska i Andrzej Bełkot, 185–194. Po-

znań: Wydawnictwo Nauk Społecznych i Humanistycznych UAM, 2023.  

Müller, Vincent C. „Is it time for robot rights? Moral status in artificial entities”. Ethics and 

Information Technology 23, nr 4(2021): 579–587. https://doi.org/10.1007/s10676-021-

09596-w 

Nyholm, Sven. Humans and robots: Ethics, agency, and anthropomorphism. London, New York: 

Rowman & Littlefield, 2020. 

Nyholm, Sven, i Lily Frank. „From sex robots to love robots: Is mutual love with a robot possi-

ble?”. W: Robot sex: Social and ethical implications, red. John Danaher i Neil McArthur, 

219–244. Cambridge, MA: MIT Press, 2017. 

Piaget, Jean. Jak sobie dziecko wyobraża świat. Tłum. Maria Gawlik. Warszawa: PWN, 2006 

[1926]. 

Roheim, Geza. Magic and Schizophrenia. Bloomington: Indiana University Press, 1955. 

Rydlewski, Michał. „Posthumanizm a myślenie magiczno-metamorficzne: w poszukiwaniu ma-

terialno-cielesnej intersubiektywności (część I)”. Rocznik Antropologii Historii 10, nr 13, 

(2020): 275–352. https://doi.org/10.25945/rah.2020.13.011 

Shevlin, Henry. „How Could We Know When a Robot was a Moral Patient?”. Cambridge Quar-

terly of Healthcare Ethics 30, nr 3(2021): 459–471. https://doi.org/ 

10.1017/S0963180120001012  

Smids, Jilles. „Danaher’s Ethical Behaviourism: An Adequate Guide to Assessing the Moral Sta-

tus of a Robot?”. Science and Engineering Ethics 26, nr 5(2020): 2849–2866. 

https://doi.org/10.1007/s11948-020-00230-4 

Subbotsky, Eugene. Magic and the Mind: Mechanisms, Functions, and Development of Magical 

Thinking and Behavior. Oxford, New York: Oxford University Press, 2010. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

80 

 

Sung, Ja-Young, Lan Guo, Rebecca E. Grinter i Henrik I. Christensen. „«My Roomba Is 

Rambo»: Intimate Home Appliances”. W: Proceedings of UbiComp 2007: Ubiquitous 

Computing, red. John Krumm, Gregory D. Abowd, Aruna P. Seneviratne i Thomas 

Strang, 145–162. Berlin, Heidelberg: Springer-Verlag, 2007. https://doi.org/10.1007/978-

3-540-74853-3_9 

Turkle, Sherry. „A Nascent Robotics Culture: New Complicities for Companionship”. AAAI 

Technical Report Series, 2006. https://sherryturkle.mit.edu/sites/default/files/im-

ages/ST_Nascent%20Robotics%20Culture.pdf (dostęp: 22.11.2023). 

 

 

Summary 

 

Ethical Behaviorism and Relational Turn  

as Two Manifestations of Anti-Anthropocentrism 

 

This text discusses three positions within the debate on the moral status of robots. The 

first, referred to as the “orthodox” position, expresses the still-dominant anthropocentric view 

in contemporary Western culture, which assigns humans a privileged, central status due to their 

unique qualities such as consciousness, emotions, free will, etc. The two alternative positions to 

the orthodox view, ethical behaviorism and relational turn, propose different criteria for attrib-

uting moral status than the aforementioned qualities and are interpreted as manifestations of 

a tendency to deny the unique ontological and axiological status of humans. In the case of eth-

ical behaviorism, humans are “trivialized” to the level of other entities in a reductionist-natu-

ralistic manner, whereas the relational turn involves “extraordinarizing” the non-human by re-

legitimizing magical thinking in a posthumanist spirit. Thus, the article illustrates how contem-

porary cultural tendencies towards dual elimination of human uniqueness, based on reduction-

ist naturalism and magical posthumanism, are revealed in the discussion on the moral status of 

robots. 

 

Keywords: robots, moral status, ethical behaviorism, relational turn, Anti-Anthropocen-

trism 

 

 

 

Zusammenfassung 

 

Ethischer Behaviorismus und die relationale Wende als zwei Erscheinungsformen 

 des Anti-Anthropozentrismus 

 

Ziel des Textes ist es, die Frage zu beantworten: Wie ist die Unterbestimmtheitsthese auf 

dem Boden der Technikwissenschaften zu verstehen? Was trägt diese These zur Erklärung bei? 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59



Maciej Musiał, Etyczny behawioryzm i zwrot relacyjny… 

 

81 

 

Welche Schwierigkeiten sind zu erkennen, wenn sie angenommen wird? Ich stelle zunächst den 

Entstehungskontext der These und ihre erste Formulierung in der Technikphilosophie vor. 

Dann stelle ich ein Fallbeispiel vor, das den in der These rekonstruierten Mechanismus veran-

schaulicht und gleichzeitig für seine Übernahme plädiert. Sie dient auch als Musterbeispiel für 

die Analysen, die im Rahmen von SCOT (Social Construction of Technology) – der sozialen 

Konstruktion von Technik – durchgeführt werden. Als nächstes rekonstruiere ich eine alterna-

tive Formulierung der These – sie ist nicht unvereinbar mit Feenbergs Vorschlag, sondern kann 

meiner Meinung nach als eine Verfeinerung desselben angesehen werden. Im folgenden Ab-

schnitt stelle ich die wichtigsten Konsequenzen vor, die sich aus der Annahme der fraglichen 

These ergeben. 

 

Schlüsselwörter: Wissenschafts- und Technikforschung, Technikphilosophie, Andrew 

Feenberg, SCOT, Unterbestimmtheitsthese, Antianthropozentrismus 

 

Ins Deutsche übersetzt von Anna Pastuszka 

 

 

Information about Author: 

 

MACIEJ MUSIAŁ, PhD, Habilitation, Associate Professor, Adam Mickiewicz University in Poz-

nań;  address for correspondence: Faculty of Philosophy, ul. Szamarzewskiego 89, PL  60–568  Poznań;  

e-mail: m.musial@amu.edu.pl 

  

 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 14/02/2026 07:00:59

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

