
 

 

KULTURA I WARTOŚCI 

ISSN 2299–7806 

NR 15/ 2015 

ARTYKUŁY, s. 9–48 

 

ROLA OŚWIECENIA CHRZEŚCIJAŃSKIEGO 

W KULTURZE WIEKU XVIII 
 

Stanisław Janeczek 
 
Artykuł w duchu historii kultury intelektualnej omawia problematykę specyfiki 

ideowej kultury wieku XVIII. Wbrew wpływowym przekonaniom wielu historyków, 

podkreślających dominujący charakter proces sekularyzacji kultury Oświecenia, 

wskazuje, że mimo niewątpliwej obecności wątków racjonalistycznych chrześcijaństwo 

pozostało integralnych elementem kultury tej epoki. Analizy na gruncie kultury 

naukowej i szkolnictwa, a więc najbardziej fundamentalnych narzędzi upowszechniania 

ówczesnej kultury upoważniają nawet do stwierdzenia, że chrześcijańska inspiracja 

pozostała nie tylko istotnym, ale wręcz podstawowym punktem odniesienia kultury 

wieku XVIII. Stąd, w duchu tzw. długiego trwania (longue durée), podkreślanego przez 

współczesną historiografię, Oświecenie religijne, nade wszystko Oświecenie 

chrześcijańskie jest nie tylko faktem kulturowym, ale nawet stanowi nurt dominujący 

(mainstream Enlightenment). 

 

Słowa kluczowe: wiek XVIII, oświecenie, chrześcijaństwo i kultura 

  
 

Wygnaliśmy z serc Boga, weźmiem dobra po nim, 

Gadać o nim i pisać do niego zabronim; 

Mamy nań sto gąb brzmiących i piór ostrych krocie, 

A ten zbrodniarz emigrant myśli o powrocie?1 

 

 
Teresa Kostkiewiczowa, znakomity historyk literatury doby Oświe-

cenia, odpowiadając na pytanie: co to jest Oświecenie, a raczej jak się 

zwykło je ujmować, akcentuje tyleż jego wielowymiarowość, co róż-
norodność oblicza ideowego: „Z przedstawionego w najogólniejszych 

zarysach zamieszania pojęciowego i terminologicznego w obszarze ba-

                                                           
STANISŁAW JANECZEK, profesor doktor habilitowany, Wydział Filozofii, Kato-

licki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II, Poland; adres do korespondencji: Wydział Fi-

lozofii, Al. Racławickie 14, 20–950 Lublin. E-mail: janeczek@kul.pl 

 
1 Filozof i Bóg emigrant, [w:] Zdania i uwagi z dzieł Jakuba Bema, Anioła Ślęzaka (Angelus 

Silesius) i Sę-Martena, [w:] A. Mickiewicz, Dzieła, t. 1, „Czytelnik”, Warszawa 1955, 

s. 386. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

10 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

dań dotyczących »Oświecenia« płyną wszakże pewne wnioski, które 

można traktować jako punkt wyjścia w dalszych badaniach. Po pierwsze 

– potwierdza się, formułowana zresztą już wcześniej intuicja, 

iż o »Oświeceniu« można mówić tylko jako o kategorii ogólnokulturo-

wej, obejmującej różne dziedziny życia zbiorowego i ludzkich wytwo-

rów. Wyrażenia »poezja oświeceniowa«, »rzeźba oświeceniowa« czy »es-

tetyka oświeceniowa« mogą znaczyć tylko tyle, że dotyczą one wyt-

worów powstałych w czasach umownie nazwanych »Oświeceniem«. Po 

drugie – dominantą decydującą o charakterze zjawiska nazywanego 

»Oświeceniem« jest sfera ideowo-światopoglądowa, zaś określenie rela-

cji między tą sferą a dziedziną doktryn estetycznych, tendencjami 

w sztuce i piśmiennictwie, zachowaniami społecznymi i instytucjami 

kultury pozostaje kwestią otwartą, wymagającą dociekań źródłowych 

oraz uściśleń teoretycznych i terminologicznych. Po trzecie wreszcie – 

utrwalone zostaje przekonanie o niejednorodności zjawisk określanych 

słowem »Oświecenia« w różnych przestrzeniach geograficznych, przede 

wszystkim, o współwystępowaniu w tym samym czasie zjawisk »oświe-

ceniowych« i »nieoświeceniowych«, które mogą pozostawać w opozycji, 

lub też symbiozy i przenikania. Kwestia ich proporcji i relacji jest 

problemem dla systematycznych badań szczegółowych. Wypracowanie 

spójnej, koherentnej wizji »Oświecenia« jest ciągle intelektualnym 
wyzwaniem dla badaczy historii kultury”2. 

Być może na gruncie historii idei kwestia, czym jest Oświecenie, zos-

tała rozstrzygnięta. Klarownie specyfikę tego prądu ideowego ujął bow-

iem Immanuel Kant w znanym artykule Co to jest Oświecenie (Beantwor-

tung der Frage: Was ist Aufklärung), który ukazał się w berlińskim 

czasopiśmie „Berlinische Monatsschrift” niemal u schyłku tego okresu, 

bowiem w roku 1784. Jak powszechnie wiadomo, istotę Oświecenia 

sprowadzał Kant do „wyjścia człowieka z niepełnoletności, w którą po-

padł z własnej winy”, „nie posługując się własnym rozumem”, 

ale poddając się „obcemu kierownictwu”, rozumianemu jako szeroko 

pojęta tradycja, w tym zwłaszcza tradycja religijna. Lekarstwem na 

wyjście z zawinionej niepełnoletności miało być korzystanie z wolności 

intelektualnej, odwaga samodzielnych poszukiwań, które są warunkiem 

dojrzałości intelektualnej, zdobywanej jednak stopniowo („powolne 

dojrzewanie”), a nie na drodze rewolucji, która narzuci nowe przesądy, 

                                                           
2 T. Kostkiewiczowa, Co to jest oświecenie? – wprowadzenie do dyskusji, „Wiek Oświece-

nia” 2001, t. 17, s. 25. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

11 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

tak w odniesieniu do poszczególnych osób, jak też opinii publicznej 

(„publiczności”)3.  

Analizom na poziomie historii idei grozi wszakże swoiste licytowanie 

się przykładami, które można różnie dobierać, różnym wydarzeniom czy 

publikacjom przyznając różną siłę oddziaływania we wskazywaniu tego, 

co typowe i tego, co jest od niego odstępstwem. Stąd też, poszukiwania 

dominanty Oświecenia o charakterze ideowo-światopoglądowym, 

należy uzupełnić o badania w zakresie szerzej pojętej historii kultury in-

telektualnej. W jej ramach analizuje się formy upowszechniania kultury, 

które miały zasadniczy wpływ na kształtowanie mentalności szerokich 

kręgów społecznych. Mogła zaś ona odbiegać, nieraz w sposób 

zasadniczy, od opinii charakterystycznych dla oświeceniowych elit, 

choćby to na ich wypowiedziach skupiały się podręczniki historii 

filozofii czy szerzej pojętej historii kultury. Dotyczy to takich instytucji 

jak wydawnictwa, biblioteki czy bodaj najważniejszy podówczas pas 

transmisyjny kultury, jakim było szkolnictwo. Nic dziwnego, 

że najwyższą uwagę przykładały do niego najpierw poszczególne wy-

znania religijne, czyniąc zeń skuteczne narzędzie ewangelizacji, zaś od 

wieku XVIII także absolutystyczne, a następnie biurokratycznie zarzą-
dzane państwo4. 

W tym duchu, nie tylko w polskiej historiografii kultury, uwidacznia 

się coraz wyrazistsze dążenie do traktowania Oświecenia w kategoriach 

całościowych, jako „epoki kulturowej”5. Najbardziej lapidarnie ujął to 

Janusz Maciejewski, rozumiejąc Oświecenie w sensie zespołu szeroko 

pojętych „stanowisk ideowych, przekonań i »gustów«”, ale także „dzia-

łań i zachowań społecznych”, a w końcu „będących ich rezultatem wy-

tworów kulturowych (m. in. dzieł sztuki), a także powiązanych z nimi 

instytucji”. Podejście to umożliwia sformułowanie tezy o funk-

cjonowaniu różnych formacji kulturowych w określonej epoce, np. rów-

nolegle z Oświeceniem funkcjonowała w Rzeczypospolitej formacja Sar-

matyzmu6. W tym też sensie mówi się często tylko o „wieku Oświe-

                                                           
3 Cyt. za: I. Kant, Co to jest Oświecenie, tłum. A. Landman, [w:] T. Kroński, Kant, 

Wiedza Powszechna, Warszawa 1966, s. 164. 
4 Zob. S. Janeczek, Edukacja oświeceniowa a szkoła tradycyjna. Z dziejów kultury 

intelektualnej i filozoficznej, Wydawnictwo KUL, Lublin 2008. 
5 T. Kostkiewiczowa, Co to jest oświecenie? – wprowadzenie do dyskusji, dz. cyt. s. 17–20. 
6 J. Maciejewski, Oświecenie polskie. Początek formacji, jej stratyfikacja i przebieg procesu hi-

storycznoliterackiego, [w:] tenże, Dylematy wolności. Zmierzch sarmatyzmu i początki oświecenia 

w Polsce, Oficyna Wydawnicza „Latona”, Warszawa 1994, s. 145. Rolę sarmatyzmu ak-

centuje zwłaszcza J. Staszewski, Wiek XVIII w Polsce – próba nowej syntezy, [w:] Między 

barokiem a oświeceniem. Nowe spojrzenie na czasy saskie, red. K. Stasiewicz, S. Achremczyk, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

12 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

cenia”, albo wręcz o „wieku osiemnastym”, by unikać jednostronnego 

podkreślania roli jednego z nurtów, gdy otwarta jest kwestia wagi po-
szczególnych elementów. Akcentowanie znaczenia pewnej „dominanty” 

w ramach określonej epoki odbywa się bowiem często na zasadzie pars 

pro toto7. 

Precyzując Kantowski program Oświecenia wskazuje się najczęściej, 

że postulowaną podówczas samodzielność intelektualną określa naj-

lepiej kategoria racjonalizmu8. Wyraża ona specyfikę kontestacji trady-

cyjnej kultury autorytetu, począwszy od kultury naukowej, co ilustruje 

spór „starożytników” z „nowożytnikami”, który zaowocował zwycię-
stwem ideałów nowożytnej nauki, zorientowanej empirycznie i techno-

logicznie9. Oderwała się ona od klasycznej filozofii zespolonej z religią 

                                                           
Ośrodek Badań Naukowych im. W. Kętrzyńskiego, Olsztyn 1996. 

7 Podejście to na gruncie historii kultury intelektualnej ujawnia się w dostępnych 

w języku polskim pracach Paula Hazarda (Myśl europejska w XVIII wieku. Od Monteskiusza 

do Lessinga, tłum. H. Suwała, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1972), Pierre 

Chaunu (Cywilizacja wieku Oświecenia, tłum. E. Bąkowska, Państwowy Instytut Wydawni-

czy, Warszawa 1993) czy Jeremy Blacke’a (Europa XVIII wieku 1700–1789, tłum. J. Mi-

kos, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1997). Wprost postawa ta ujawnia się 

w monografii Laurence’a W. B. Brocklissa, który analizę umysłowości ludzi wykształco-

nych podjął w pracy French Higher Education in the Seventeenth and Eighteenth Centuries, 

traktowanej nie jako typowa historia szkolnictwa, ale jako szeroko pojęta „cultural histo-

ry”. Praca ta daje bowiem integralny wgląd w całokształt ówczesnej oświaty, gdy oma-

wia w równej mierze dydaktykę ówczesnej humanistyki, filozofii i rodzącego się przyro-

doznawstwa (wraz z medycyną) oraz prawa i teologii, jak też referuje dyskusje naukowe 

i ideowe, w tym światopoglądowe, obecne w ówczesnych podręcznikach i skryptach; 

przedstawia także ludzi, którzy upowszechniali te idee lub je poznawali, czyli poglądy 

nauczycieli i wychowanków; ostatecznie zaś określa formację intelektualną elit rządzą-

cych (governing élite), a nawet ludzi wolnych zawodów (liberal professional élite). L.W.B. 

Brockliss, Higher Education in the Seventeenth and Eighteenth Centuries. A Cultural History, 

Oxford University Press, Oxford 1987, s. VII–VIII, 1–9. Zob. S. Janeczek, Między filozo-

ficzną historią filozofii a historią kultury. Z rozważań nad metodą historii filozofii w Polsce, 

„Roczniki Filozoficzne” 2007, t. 60, nr 1, s. 89–108; tenże, Koncepcja historii filozofii 

w kontekście relacji: światopogląd a filozofia, [w:] Światopoglądowe odniesienia filozofii polskiej, 

red. S. Janeczek, R. Charzyński, M. Maciołek, Wydawnictwo KUL, Lublin 2011, s. 23–

35.  
8 Z. Drozdowicz, O racjonalności w filozofii nowożytnej. Wykłady, Wydawnictwo Nau-

kowe UAM, Poznań 2008; tenże, Standards of Philosophical Rationality. Traditions and Mo-

dern Times, LIT Verlag, Berlin 2013. 
9 Zob. I. Stasiewicz, Poglądy na naukę w Polsce okresu Oświecenia na tle ogólnoeuropej-

skim, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1967, s. 48–57. Por. Ch. Grell, 

Le dix–huitième siècle et l’antiquité en France. 1680 – 1789, t. 1–2, Voltaire Foundation, 

Oxford 1995; P. K. Kapitza, Ein bürgerlicher Krieg in der gelehrten Welt. Zur Geschichte der 

Querelle des Anciens et des Modernes in Deutschland, Fink, München 1981; La Querelle des An-

ciens et des Modernes. XVIIe – XVIIIe siècles, red. A.-M. Lecoq, Gallimard, Paris 2001; 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

13 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

w formie tzw. nowożytnego arystotelizmu chrześcijańskiego, funkcjonu-

jącego na uniwersytetach i w szkołach średnich jako synonim wiedzy re-

alnej bodaj do połowy wieku XVIII10. Oświeceniowy racjonalizm zerwał 
także z kulturą autorytetu w sensie kontestacji kultury religijnej jako ładu 

społecznego, stawiając „Boga chrześcijan przed sądem”11. W to miejsce 

ufundował kodeks praw człowieka, które uznaje się także za gwaranta 

współczesnego ładu społecznego, o czym świadczą dyskusje dotyczące 
Karty praw podstawowych Unii Europejskiej12. 

Nic więc dziwnego, że tytułowa kategoria „Oświecenie chrześ-
cijańskie” czy „Oświecenie katolickie” przebija się z trudem zwłaszcza 

w polskiej historiografii, która przeszła marksistowski czyściec upatry-

wania w Oświeceniu etapu przejściowego w dojrzewaniu „naukowego” 

materializmu i ateizmu. Jeśli operują nią historycy kultury i nauki13, 

to zdecydowanie rzadziej pojawia się na gruncie historii filozofii14, gdzie 

uznaje się ją bądź to za kontrowersyjną15, bądź też praktycznie się ją po-

mija16. Problematyka wyznaczona treścią tego terminu znalazła jednak 

                                                           
M. Fumaroli, La Querelle des Anciens et des Modernes, Gallimard-Folio, Paris 2001. 

10 S. Janeczek, Geneza nowożytnego arystotelizmu chrześcijańskiego, [w:] Oblicza filozofii 

XVII wieku, red. S. Janeczek, Wydawnictwo KUL, Lublin 2008, s. 477–512. 
11 P. Hazard, Myśl europejska w XVIII wieku, dz. cyt., s. 56. Hazard pisał w tym kon-

tekście: „Agresywny Rozum przystąpił do rozgrywki. Chciał badać krytycznie nie tylko 

Arystotelesa, lecz każdego, kto myślał, każdego, kto pisał. Twierdził, że wykarczuje bez 

litości wszystkie stare błędy, tak by życie mogło się zacząć od nowa. Nie był nieznany, 

jako że zawsze, we wszystkich czasach go przywoływano, występował jednak z nowym 

obliczem”. P. Hazard, Kryzys świadomości europejskiej 1680–1715, tłum. J. Lalewicz, 

A. Siemek, wstęp M. Żurowski, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1974, 

s. 117. 
12 Zob. A. Banaszkiewcz, Karta Praw Podstawowych jako „uwieńczenie” unijnego systemu 

ochrony praw człowieka, „Studia Erasmiana Wratislaviensia” 2010, t. 4, s. 175–193; 

M. Piechowiak, Aksjologiczne podstawy Karty praw podstawowych Unii Europejskiej, „Studia 

Prawnicze” 2003, nr 1 (155), s. 5–29.  
13 J. Kracik, Ewangelicznie i rozumnie. Oświecenie katolickie, „Znak” 1992, nr 12 (451), 

s. 57–69; I. Stasiewicz-Jasiukowa, Rola oświeconego katolicyzmu w rozwoju myśli naukowej 

i pedagogicznej we wczesnym polskim Oświeceniu, „Analecta. Studia i Materiały z Dziejów 

Nauki” 1998, t. 7, z. 1, s. 79–92. 
14 J. Czerkawski, Filozofia a oświecenie chrześcijańskie w Polsce, „Roczniki Filozoficzne” 

1979, t. 27, z. 1, s. 259–264; S. Janeczek, Oświecenie chrześcijańskie. Z dziejów polskiej kultury 

filozoficznej, Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1994. 
15 K. Bal, B. Paź, Dziedzictwo Christiana Wolffa w Polsce, [w:] Ch. Wolff, Autobiografia, 

tłum. J. Wilk, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 1997, s. VII, XI. 
16 Np. w pomnikowej edycji 700 lat myśli polskiej (t. 4, Filozofia i myśl społeczna w latach 

1700–1830, cz. 1. Okres saski 1700–1763, wybrał i oprac. M. Skrzypek, Wydawnictwo IFiS 

PAN, Warszawa 2000) kategoria „oświecenie chrześcijańskie” pojawia się tylko w tytule 

pracy przywoływanej w przypisie (s. XXXIII) oraz w omówieniu twórczości jednego 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

14 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

ważne miejsce w historiografii europejskiej i amerykańskiej. Wskazuje 

się, że termin „katolickie oświecenie” (np. katholische Aufklärung, les lu-

mières catholiques, Catholic Enlightenment), został użyty po raz pierwszy już 

w roku 1908 przez niemieckiego historyka Kościoła Sebastiana Merk-

lego. Dopiero jednak od lat sześćdziesiątych XX wieku prowadzone są 

bardziej ożywione dyskusje nad zasadnością tego pojęcia, intensywne do 
dzisiaj17.  

W cennej rozprawie Między oświeceniem a katolicyzmem, czyli 

o katolickim oświeceniu i oświeconym katolicyzmie Richard Butterwick-

Pawlikowski wskazuje, że międzydyscyplinarne badania nad oddziały-

waniem idei w wieku XVIII w coraz większym stopniu ujawniają, że 

wpływowy obraz „Oświecenia”, jako neopogańskiego I gallocentrycz-
nego ruchu filozoficznego, przedstawiony przez Petera Gaya w latach 

sześćdziesiątych XX wieku18, słabo pasuje do różnorodnego intelektual-

nego, medialnego i kulturowego fenomenu, który już w XVIII wieku zy-

skał w różnych językach miano: „wiek świateł”, „wiek oświecony” lub 

„wiek Oświecenia”. Na szczęście, odnotowuje się jednak wzrost badań 

nad relacją różnych religii do kultury Oświecenia19. W tym kontekście 

Butterwick-Pawlikowski przywołuje charakterystyczną opinię Jonathana 
Sheehana: „Enlightenment and religion, for a variety of reasons, make a difficult 
marriage. But these difficulties are productive, […] for they allow historians to 
question implicit and explicit understandings of religion and to put pressure on 

the slippery and often misleading notion of secularization”20. Butterwick-

Pawlikowski dodaje: „Zamiast zapoczątko-wania procesu odejścia od 

religii prowadzącego do współczesnej, zeświecczonej Europy, doszło w 

XVIII wieku do kolejnych przekształceń religii, zarówno w mnożeniu 

                                                           
z prezentowanych w tomie filozofów (s. 397). 

17 Zob. A Companion to the Catholic Enlightenment in Europe, red. U. L. Lehner, 

M. Printy, Brill, Leiden 2010. Por. B. Schneider, Katholische Aufklärung. Zum Werden und 

Wert eines Forschungsbegriffs, „Revue d’Histoire Ecclesiastique” 1998, t. 93, s. 354–397; 

B. Plongeron, Was ist katholische Aufklärung?, [w:] Katholische Aufklärung und Josephinismus, 

red. E. Kovács, Verlag für Geschichte und Politik, Wien 1979, s. 11–61; Katholische Auf-

klärung – Aufklärung im katholischen Deutschland, red. H. Klueting, t. 1–2, Meiner, Ham-

burg 1993, s. 1–66, 142–162, 246–259. 
18 P. Gay, The Enlightenment. An Interpretation, t. 1: The Rise of Modern Paganism, t. 2: 

The Science of Freedom, Knopf, New York 1966–1969. 
19 R. Butterwick-Pawlikowski, Między Oświeceniem a katolicyzmem, czyli o katolickim 

oświeceniu i oświeconym katolicyzmie, „Wiek Oświecenia” 2014, t. 30, s. 11–55; zwłaszcza 

s. 14–24. 
20 J. Sheehan, Enlightenment, Religion, and the Enigma of Secularization: A Review Essay, 

„American Historical Review” 2003, t. 108, z. 4, s. 1064; por. tamże, s. 1061–1080. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

15 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

sensów samego słowa, jak i w jej przeżywaniu”21. Istotnie, dzisiaj nie 

tylko bowiem przeciwstawia się sobie dwa obrazy Oświecenia, zsekula-

ryzowanego i religijnego, ale i doprecyzo-wuje się naturę tego ostatnie-

go, ukazując różne jego wyznaniowe formy: żydowskie (Haskala), prote-

stanckie i katolickie22. To ostatnie, wydaje się, że jest nie tylko najbar-

dziej wyraziste, ale też i jednorodne, ze względu na instytucjonalne 
ugruntowanie opiniotwórczej funkcji hierarchicznie skonstruowanego 

Kościoła, aż po Stolicę Apostolską. Jak słusznie wskazuje Butterwick-

Pawlikowski, badania te wpisują się w utrwaloną w historiografii ten-

dencję do „rozszerzenia treści oświecenia, m.in. o kolejne narodowe, 

globalne, regionalne, peryferyjne, wyznaniowe lub wręcz teologiczne 

warianty, czy nawet wielość oświeceń (multiple Enlightenments)”23.  

Ta niewątpliwa różnorodność w zakresie interpretacji kultury 

Oświecenia nie wyklucza jednak możliwości postawienia pytania o jego 

myśl przewodnią. Wydaje się, jak dokumentuje Butterwick-Pawli-

kowski, że także współcześnie dominuje naturalistyczna interpretacja 

Oświecenia, choćby – jak chce John Robertson – sekularystyczne ten-

dencje w antropologii, ukierunkowane na stworzenie nowego ładu, także 

gospodarczego, funkcjonowały obok ówczesnych wyznań, a nie przeciw 

nim24. Bodaj najwyraźniej wymiar naturalistyczny podkreśla Jonathan 

Israel, mimo że dostrzega on złożony charakter kultury Oświecenia. Je-

śli poszerza krąg myślicieli zaliczanych do „Oświecenia umiarkowane-
go” (od Spinozy po Woltera i Monteskiusza), uznanego za typowe i do-

                                                           
21 R. Butterwick-Pawlikowski, Między Oświeceniem a katolicyzmem, dz. cyt., s. 14. 
22 Por. D. Sorkin, The Religious Enlightenment. Protestants, Jews, and Catholics from Lon-

don to Vienna, Princeton University Press, Princeton, NY, 2008; H. Rosenblatt, The Chris-

tian Enlightenment, [w:] The Cambridge History of Christianity, t. 7: Enlightenment, Reawaken-

ing and Revolution 1660–1815, red. S. I. Brown, T. Tackett, Cambridge University Press, 

Cambridge 2006, s. 283–301. O prawosławnym kontekście oświecenia zob. S. Dixon, 

„Prosveshchenie”. Enlightenment in Eighteenth–Century Russia, [w:] Peripheries of the Enlight-

enment, red. R. Butterwick, S. Davies, G. Sánchez Espinosa, „Studies on Voltaire and the 

Eighteenth Century” 2008, nr 1, s. 229–250. 
23 R. Butterwick-Pawlikowski, Między Oświeceniem a katolicyzmem, s. 15. Tezę o „wie-

lości oświeceń” najmocniej propaguje J. G. A. Pocock w liczącym już pięć tomów dziele 

Barbarism and Religion, Cambridge University Press, Cambridge 1999–2011. Por. The En-

lightenment in National Context, red. R. Porter, M. Teich, Cambridge University Press, 

Cambridge 1981. Por. Geography and Enlightenment, red. D. N. Livingstone, C. W. J. 

Withers, University of Chicago Press, Chicago, IL, 1999; Enlightened Reform in Southern 

Europe and its Atlantic Colonies, c. 1750–1830, red. G. Paquette, Ashgate, Aldershot 2009.  
24 R. Butterwick-Pawlikowski, Między Oświeceniem a katolicyzmem, dz. cyt., s. 15. Zob. 

J. Robertson, The Case for the Enlightenment. Scotland and Naples 1680–1760, Cambridge 

University Press, Cambridge 2005, s. 28–44. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

16 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

minujące (mainstream Enlightenment), to jednak wytknie mu filozoficzną 

niekonsekwencję, przesądzającą o jego ostatecznej klęsce, widocznej już 

przed Rewolucją Francuską. Równocześnie eksponuje rolę „Oświecenia 

radykalnego” jako nurtu materialistycznego i republikań-skiego. Co 

najważniejsze, właśnie w tym przejawie Oświecenia upatruje korzeni 

współczesnego sekularyzmu, ujawniającego się w dominującej obecnie 

kulturze społecznej wyznaczanej przez postępowe laickie standardy libe-

ralizmu i demokracji, której wrogowie mają być następcami ówczesnych 

chrześcijańskich kontestatorów radykalnego Oświecenia25. 

Nic więc dziwnego, że dominacja interpretacji podkreślających 

skrajnie racjonalistyczny, stąd utopistyczny charakter Oświecenia 

przesądziła o jego krytyce formułowanej nawet przez przedstawicieli 

marksizującej szkoły frankfurckiej26 czy postmodernizmu27. Nie inaczej 

                                                           
25 R. Butterwick-Pawlikowski, Między Oświeceniem a katolicyzmem, dz. cyt., s. 15–17. 

Zob. J. Israel, A Revolution of the Mind. Radical Enlightenment and the Intellectual Origins 

of Modern Democracy, Princeton University Press, Princeton, NJ 2009; tenże, Enlighten-

ment! Which Enlightenment?, „Journal of the History of Ideas” 2006, t. 67, s. 523–545. 

Por. tenże, Radical Enlightenment. Philosophy and the Making of Modernity, 1650–1750, Ox-

ford University Press, Oxford 2001; tenże, Enlightenment Contested. Philosophy, Modernity, 

and the Emancipation of Man 1670–1752, Oxford University Press, Oxford 2006; tenże, 

Democratic Enlightenment. Philosophy, Revolution, and Human Rights, 1750–1790, Oxford 

University Press, Oxford 2011. Obok prób upowszechniania idei J. Israela, również na 

gruncie polskim (np. P. Gut, The Legacy of Spinoza. The Enlightenment According to Jonathan 

Israel, „Diametros” 2014, t. 40, s. 45–72), dokonanie to spotyka się z krytyką w zakresie 

fundamentalnej zgodności tej swoiście historiozoficznej interpretacji z realiami wieku 

Oświecenia, nie tylko w aspekcie religijnym, ale także społecznym i politycznym. Zob. 

S. Stuurman, Pathways to the Enlightenment. From Paul Hazard to Jonathan Israel, „History 

Workshop Journal” 2002, t. 54, s. 227–235; G. Ricuperati, In margine al Radical Enlight-

enment di Jonathan I. Israel, „Rivista Storica Italiana” 2003, t. 115, nr 1, s. 285–329; D. M. 

MacMahon, „What are Enlightenments?”, „Modern Intellectual History” 2007, t. 4, nr 3, 

s. 601–616; R. Robertson, Religion and the Enlightenment. A Review Essay, „German Histo-

ry” 2007, t. 25, nr 3, s. 422–432; A. J. La Vopa, A New Intellectual History? Jonathan Israel’s 

Enlightenment, „The Historical Journal” 2009, t. 52, s. 717–738; A. de Dijn, The Politics 

of Enlightenment. From Peter Gay to Jonathan Israel, „The Historical Journal” 2012, t. 55, 

s. 785–805; S. Gardner, Spinoza, Enlightenment, and Classical German Philosophy, „Diam-

etros” 2014, t. 40, s. 22–44. 
26 Syntetycznie zob. H. Jakuszko, Frankfurcka szkoła, [w:] Powszechna encyklopedia filo-

zofii, red. A. Maryniarczyk i in., t. 3, Polskie Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 

2002, s. 610–623. Zob. M. Horkheimer, T. W. Adorno, Dialektyka oświecenia, tłum. 

M. Łukasiewicz, Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa 1994; J. Habermas, Splątanie mitu 

i oświecenia. Uwagi do „Dialektyk der Aufklärung” po ponownej lekturze, tłum. P. Pieniążek, 

[w:] Wokół teorii krytycznej Jürgena Habermasa, red. A. M. Kaniowski, A. Szahaj, Wydaw-

nictwo Kolegium Otryckiego, Warszawa 1987. 
27 Zob. J. Życiński, Chrześcijaństwo a dziedzictwo oświecenia, [w:] U progu trzeciego tysiąc-

lecia. Człowiek – nauka – wiara, red. A. Białecka, J. J. Jadacki, Wydawnictwo Naukowe 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

17 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

ocenia się Oś-wiecenie w wielu kręgach chrześcijaństwa, widząc w nim 

pierwszy istotny krok w sekularyzacji kultury. Uwidoczni się to nawet 

u takich myślicieli jak papież Jan Paweł II, przecież człowiek dialogu, 

gdy w drugim rozdziale Pamięci i tożsamości zatytułowanym „Ideologie 

zła”, przeprowadzi kategoryczną krytykę kultury oświeceniowej 

w aspekcie jej współczesnych konsekwencji ideowych, a nawet politycz-
nych, czyli w postaci dwudziestowiecznego nazizmu i komunizmu. 

Pisze lapidarnie: „Jaki jest korzeń tych ideologii pooświeceniowych? 

Odpowiedź jest jednoznaczna i prosta: dzieje się to po prostu dlatego, że 

odrzucono Boga jako Stwórcę, a przez to źródło stanowienia o tym, co 

dobre, a co złe. Odrzucono to, co najgłębiej stanowi o człowieczeństwie, 

czyli pojęcie »natury ludzkiej« jako »rzeczywistości«, zastępując ją »wy-

tworem myślenia« dowolnie kształtowanym i dowolnie zmienianym 

według okoliczności […] Jeżeli sensownie chcemy mówić o dobru i złu, 

musimy wrócić do św. Tomasza z Akwinu, to jest do filozofii bytu”28. 

Ta wielowymiarowa krytyka ujmuje jednak filozofię Oświecenia jako 

element tradycji nowożytnej, zainicjowanej już przez Kartezjusza 

w formie filozofii podmiotu, która miała zapoczątkować destrukcję me-
tafizyki29. 

Nie można wszakże nie dostrzec, że papież równoważy niejako tę 

wypowiedź w rozdziale XVIII przywoływanej książki, zatytułowanym 

„Owoce dobra na glebie oświecenia”, doceniając trwałe osiągnięcia 

Oświecenia. Widzi w nich bowiem dziedzictwo chrześcijańskiej an-

tropologii30. Jan Paweł II zdawał się bowiem wierzyć, że współczesne 

wynaturzenia są zniekształceniem tez wywodzących się z rzetelnej 

filozofii powiązanej z myślą chrześcijańską. Będzie więc można – choć-
by z trudem – przywrócić prawom człowieka, będącym synonimem kul-

tury społecznej postulowanej w epoce Oświecenia (po raz pierwszy ter-

min „prawa człowieka” pojawił się w 1776 roku w „Virginia Bill 

of Rights”), ich pierwotny kontekst, skoro są one powtórzeniem idei 

                                                           
„Semper”, Warszawa 2001, s. 143–155. 

28 Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość. Rozmowy na przełomie tysiącleci, Społeczny Instytut 

Wydawniczy „Znak”, Kraków 2005, s. 20–21. 
29 Wydaje się, że ta kategoryczna ocena kartezjanizmu, formułowana zapewne za 

twórcami neotomizmu (J. Maritain, É. Gilson, M. A. Krąpiec), odnosi się raczej do ra-

dykalnych form filozofii podmiotu owocujących różnymi formami idealizmu, które do-

prowadziły do destrukcji realistycznej metafizyki, a tym samym do zagubienia tezy 

o istnieniu Boga niezbędnej jako fundament etyki. 
30 S. Janeczek, Ideologie zła a dziedzictwo oświecenia w interpretacji Jana Pawła II. Na kan-

wie Pamięci i tożsamości, [w:] Wokół „Pamięci i tożsamości”, red. A. Olech, M. Rembierz, 

Wydawnictwo „Esus”, Poznań 2010, s. 137–148. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

18 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

prawa naturalnego, zakorzenionego w kulturze chrześcijańskiej31. Stąd 

też Tracey Rowland sądzi, że opinia papieża jest bliska tezie głoszonej 

przez Hansa Ursa von Balthasara, który widział w tym zjawisku kultu-

rowo-społecznym spoliatio Christianorum, czyli ograbienie chrześcijań-
skiego dorobku intelektualnego. Dziedzictwo respektu wobec osoby 

ludzkiej, przejawia-jącego się w prawach człowieka, wykorzystała trady-

cja liberalna, ale nadała mu znaczenie inne od sensu oryginalnego, zako-

rzenionego w dyskursie chrześcijańskim32. 

Jan Paweł II formułuje krytyczną ocenę oświeceniowej formacji kul-

turowej, jako epoki „kryzysu tradycji chrześcijańskiej”. Jednocześnie 

przeciwstawia radykalizm Oświecenia francuskiego, po części charak-

terystycznego dla innych nacji, Oświeceniu polskiemu. Nie można nie 

przyznać papieżowi racji, podobnie bowiem czyni to w wyważonej syn-

                                                           
31 Krytyka wieloznaczności ujawniających się w oświeceniowej idei natury została 

podjęta bodaj najbardziej konsekwentnie przez Alasdaira C. MacIntyre’a. Wskazuje on, 

że w oświeceniowym projekcie uzasadnienia moralności został zagubiony jeden z pod-

stawowych elementów schematu moralnego, który ukonstytuował się na gruncie arysto-

telizmu w religijnej kulturze dojrzałego średniowiecza. Z trójelementowego schematu 

rozumowania etycznego, zawierającego trzy elementy: wizję nieuformowanej natury 

ludzkiej, pojęcie człowieka, który zrealizował swój cel, oraz moralne nakazy umożliwia-

jące człowiekowi przejście od jednego stanu do drugiego, usunięto drugi z wymienionych 

składników. Dokonało się to przez odrzucenie możliwości uchwycenia istoty rzeczy, któ-

rej elementem jest odniesienie do celu, zagubione przez nowożytną naukę. Uniemożliwia 

to formułowanie sądów moralnych jako twierdzeń o faktach. Skoro nie mają one charak-

teru zdań opisowych, to sprowadzają się do zdań pozornych, które są wyrazem emocjo-

nalnych stanów ludzi formułujących takie wypowiedzi, i z tej przyczyny nie mogą być 

poddane ocenie w aspekcie ich prawdziwości. Prowadzi to do zagubienia obiektywi-

stycznego i sprawczego charakteru zarówno systemów wartości moralnych, jak i formu-

łowanych na ich podstawie naszych ocen moralnych. To zaś z kolei musi prowadzić do 

ukonstytuowania się racjonalistycznego indywidualizmu, przypisującego jednostkom 

nieredukowalną autonomiczność w ich wyborach moralnych oraz zdolność do kierowa-

nia się w ich dokonywaniu autonomicznymi (uznanymi za racjonalne) kryteriami, które 

mają być gwarantem słuszności tych wyborów. A. MacIntyre, Dlaczego oświeceniowy pro-

jekt uzasadnienia moralności był skazany na niepowodzenie?, „Znak” 1992, nr 12 (451), s. 45–

56 (jest to V rozdział książki After Virtue wydanej w roku 1984); toż jako: Dziedzictwo cno-

ty. Studium z teorii moralności¸ tłum. J. Hołówka, wstęp. A. Chmielewski, PWN, Warsza-

wa 1996, s. 109–127. Zob. D. Drałus, Krytyka Oświecenia w filozofii moralności Alasdaira 

MacIntyre’a, „Nowa Krytyka. Czasopismo Filozoficzne” 2000, t. 11, s. 113–135; T. Bie-

saga, Niepowodzenia nowożytnego i współczesnego projektu etyki, [w:] Spór o etykę (Materiały 

z X Jagiellońskiego Sympozjum Etycznego), red. J. Pawica, Wydawnictwo Uniwersytetu Ja-

giellońskiego, Kraków 1999, s. 133–142. 
32 T. Rowland, Niedokończona budowla, „Tygodnik Powszechny” 2009, nr 14 (3117). 

Por. J. Domański, Patrystyczne postawy wobec dziedzictwa antycznego i ich następstwa w kultu-

rze chrześcijańskiej, [w:] U progu trzeciego tysiąclecia. Człowiek – nauka – wiara, dz. cyt., s. 39–

67. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

19 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

tezie Jeremy Black, wskazując na specyfikę polskiego Oświecenia, choć-
by tylko na polu reform edukacyjnych, zainicjowanych w szkołach za-

konnych, prowadzonych przez pijarów i jezuitów. Jednocześnie, prze-

ciwstawiając się ujawniającemu się często w historiografii dążeniu do 

„przeceniania elementów wspólnych i niedoceniania roli odrębnych cech 

Oświecenia”, wskazuje Blacke, że tendencje typowe dla polskiego 

Oświecenia nie są bynajmniej charakterystyczne tylko dla Rzeczpospoli-

tej. W oświeceniowych, na pozór radykalnie nowatorskich przemianach, 

należy dostrzegać bowiem ich ciągłość; nawet jeśli „niektórzy autorzy 

[...] określali swe idee przez opozycję do dokonań przeszłości”, to jed-

nak „większość podążała inną drogą i nawet ci, którzy akcentowali 

zmianę, często sięgali po idee zaczerpnięte z przeszłości”33. Stąd też 

Blacke protestuje przeciwko opinii o desakralizacji kultury Oświecenia, 

gdyż „po pierwsze, należy odróżniać zmiany wrażliwości religijnej od 

objawów jej zaniku, po drugie, świadectwa, jakimi dysponujemy, 

wskazują, że sceptycyzm, choć niewątpliwie obecny, to zjawisko mar-

ginesowe i że o wiele powszechniejszym fenomenem była bogata 

religijność ludowa, często niepodatna na wpływy reformatorsko nasta-
wionych duchownych”34. 

Jak wskazano wyżej, Black wskazywał, że tendencja ta uwidoczniła 

się w polskim Oświeceniu, którego twórcami byli bardzo często ducho-

wni. Jak pokazuje Elżbieta Aleksandrowska, wśród szeroko pojętego 

kręgu ludzi pióra w dobie polskiego Oświecenia duchowni stanowili 

grupę najbardziej liczną. Należało doń 195 pisarzy z populacji 534 osób, 

to jest 36,9% ogółu. W trzech pierwszych generacjach pisarskich stan-

owili oni ponad 50% twórczych elit. Grupę najliczniejszą wśród pisarzy 

duchownych tworzyło duchowieństwo zakonne, obliczane na 27,5% 

ogólnego stanu pisarzy35. Podobne procesy ujawniły się także 

np. w Oświeceniu szkockim. Wedle Stefana Zabieglika, nurt ten, w swej 

podstawowej warstwie, nie był wrogi wobec instytucji religijnych, bo-

wiem uczestniczyło w nim wielu duchownych: „Szczególną cechą 

szkockiego Oświecenia była przy tym aktywność w jego ramach liberal-

nej grupy duchowieństwa, której przez wiele lat przewodził W. Robert-

son. Przedstawiciele tej grupy utrzymywali ścisłe więzi ze świeckimi 

luminarzami nauki i filozofii, nie wyłączając samego Hume’a. W żad-

                                                           
33 J. Blacke, Europa XVIII wieku 1700–1789, dz. cyt., s. 275.  
34 Tamże, s. 234. 
35 E. Aleksandrowska, Pijarzy w środowisku pijarskim polskiego Oświecenia, [w:] Wkład 

pijarów do nauki i kultury w Polsce XVII–XIX wieku, red. I. Stasiewicz-Jasiukowa, Instytut 

Historii Nauki, Oświaty i Techniki PAN, Warszawa 1993, s. 37–50. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

20 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

nym z krajów europejskich udział duchowieństwa w ruchu oświecenio-

wym nie był chyba tak liczny i znaczący, jak właśnie w Szkocji”36. 

Podobnie było w Oświeceniu włoskim, gdzie np. nie spadło zainteres-

owanie literaturą religijną czy praktykami religijnymi (Ludovico A. Mu-
ratori, Cesare Beccaria)37. 

Co ciekawsze, trwałą obecność kultury chrześcijańskiej w kulturze 

Oświecenia, właściwą duchowi współczesnej historiografii podkreślają-
cej ideę longue durée38, można zaobserwować nie tylko w Anglii39, ale 

nawet we Francji. Wydane tam sztandarowe dzieło oświecenia, jakim 
jest Encyclopédie ou dictionnaire universel raisonné des sciences, des arts et des 

métiers, nie tylko oddawało standardy naukowe Oświecenia, ale też 

chciało kształtować ówczesną mentalność40. Encyklopedia miała zaś wy-

raźnie określoną wymowę ideologiczną, areligijną, czy czasami wręcz 

antyreligijną. Antropocentryczna perspektywa tłumaczy naturalistyczną 

wykładnię życia społecznego i kultury, teocentryzm został bowiem 

zastąpiony socjocentryzmem. Choć pozostawiono szereg haseł z zakresu 
teologii, tak w odniesieniu do teologii naturalnej (istnienie Boga), jak i 

teologii objawionej (przedstawianej głównie w aspekcie historycznego 

rozwoju dogmatów z racjonalistyczną wykładnią zręcznie wkompono-

wanego komentarza, dezawuującego referowane z pozoru bezstronnie 

zagadnienie), to jednak naczelna opcja w wyjaśnianiu świata i człowieka 

miała w dużej mierze charakter laicki (np. hasło Człowiek Diderota nie 

ma żadnych odniesień do Boga i Biblii). Encyklopedyści – na co wskazu-

                                                           
36 S. Zabieglik, Wiek doskonalenia – z filozofii szkockiego Oświecenia, „Zeszyty Naukowe 

Politechniki Gdańskiej” 1997, Filozofia III, nr 558, s. 333. Por. tamże, s. 41–93; tenże, 

Filozofia szkockiego Oświecenia, „Edukacja Filozoficzna” 1993, t. 16, s. 179–188. 
37 S. Roszak, „Settecento” czy „Illuminismo” – dylematy oświeceniowe w świetle 

najnowszych badań włoskich, „Wiek Oświecenia” 2001, t. 17, s. 43–45. 
38 Zob. F. Braudel, Histoire et sciences sociales. La longue durée, „Annales. Histoire, 

Sciences Sociales” 1958, t. 13, nr 4, s. 725–753. Por. F. Braudel, Historia i trwanie, tłum. 

B. Geremek, przedm. B. Geremek, W. Kula, „Czytelnik”, Warszawa 1971, 1999; 

W. Wrzosek, Historia – kultura – metafora. Powstanie nieklasycznej historiografii, Wydawnic-

two Leopoldinum Fundacji dla Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 1995. 
39 Zob. S. Janeczek, Racjonalizm kultury intelektualnej Johna Locke’a, „Roczniki 

Kulturoznawcze” 2011, t. 2, s. 51–70. 
40 Encyclopédie ou dictionnaire universel raisonné des sciences, des arts et des métiers, par une 

société de gens de lettres. Mis en ordre et publié par... [Denis] Diderot et quant à la partie 

mathématique par... ... [Jean le Rond] D’Alembert, t. 1–35, Briasson, David, le Breton, 

Durand, Paris 1751–1780; reprint F. Frommann Verlag, Stuttgart 1966–1995; wydanie 

elektroniczne – Redon, Marsanne 1999. Zob. S. Janeczek, Filozofia w „Wielkiej 

Encyklopedii Francuskiej”, [w:] Z badań nad filozofią XVII wieku, jej źródłami i kontynuacjami, 

red. H. Jakuszko, Lubelskie Towarzystwo Naukowe, Lublin 2013, s. 157–170. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

21 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

je m.in. programowa wypowiedź Diderota w haśle Encyclopédie41 – sta-

nowili nawet pierwszą zorganizowaną grupę filozofów czy literatów (so-

ciété de gens de lettres), co sygnalizuje podtytuł Encyklopedii wskazujący jej 

autorów. Programowo zmierzała ona do zmiany men-talności ludzi so-

bie współczesnych, stąd Encyklopedia stanowiła instrument propagandy 

o znaczeniu wręcz rewolucyjnym. Jest ona w dużej mierze odpowie-

dzialna za sekularyzację kultury zachodniej i z tego powodu była potę-
piona w roku 1759 nie tylko przez Kościół katolicki (papież Klemens 

XIII), ale także przez jansenistycznie nastawiony parlament i radę kró-

lewską. Dotykały ją więc zakazy wydawania, a drukarze, bez wiedzy 
Diderota, dokonali swoistej cenzury w aspekcie ideologicznym42. 

Pojawiły się też jej wydania, które miały nie tylko ujednolić hasła 

w aspekcie naukowym, ale i łagodzić jej antyreligijny charakter, jak we 

wpływowej edycji przygotowanej przez krąg szwajcarskich protestantów 

pod kierunkiem włoskiego eks-reformaty Franceso de Félice (1723–
1789), znanego bardziej pod imionami zakonnymi: Fortuné Barthéle-
my43. 

                                                           
41 [W:] Encyclopédie ou dictionnaire universel raisonné, t. 5, s. 635–649. 
42 A. M. Wilson, Diderot. The Testing Years 1713–1759, Oxford University Press, New 

York 1957, s. 94–95. Zob. Aufklärung als Mission, red. W. Schneiders, Hitzeroth Verlag, 

Marburg 1993; D. H. Gordon, The Censoring of Diderot’s Encyclopédie and the Reestablished 

Text, Columbia University Press, New York 1960; R. Darnton, The Forbidden Best-Sellers 

of Pre-Revolutionary France, W.W. Norton and Company, London 1995; Ph. Blom, En-

lightening the World Encyclopédie, the Book that Changed the Course of History, Palgrave Mac-

millan, New York 2005; V. Le Ru, Subversives lumières. L’encyclopédie comme machine de 

guerre, CNRS Éditions, Paris 2007; J.-L. Vissière, La secte des empoisonneurs, Université de 

Provence, Aix-en-Provence 1993; W. Cisło, Die Religionskritik der französischen Enzyklopä-

disten, Peter Lang, Frankfurt am Main 2001. 
43 Encyclopédie ou dictionnaire universel raisonné de connaissances humaines. Mis en ordre par 

M. de Félice, t. 1–58, Société typographique, Yverdon 1770–1780. Preferencja tej edycji, 

choć jeszcze bardziej niechętnej katolicyzmowi, ale harmonijnie zespalającej objawienie 

z osiągnięciami naukowymi i z proklamacją idei postępu, uwidacznia się nawet w – tak 

wyjątkowo niezbornej ideowo i niechętnej katolicyzmowi – postawie, jaką zajmował 

Wolter, który w 1770 r. pisał do Gabriela Cramera, że bardziej ceni poprawioną edycję 

od ujęcia oryginalnego: „Pour moi.... j’acheterai l’édition d’Yverdon et non l’autre”. 

Voltaire’s Correspondence, wyd. Th. Besterman, t. 77, Institut et Musée Voltaire, Genève 

1962, s.163, nr 15807. Cyt. za: C. Donato, Rewriting Heresy in the Encyclopedie d’Yverdon 

1770–1780, „Cromohs” 2002, t. 7, s. 1–26. Por. Ch. de Félice, L’„Encyclopédie” d’Yverdon. 

Une „Encyclopédie” suisse au siècle des Lumières, Fondation de Félice, Yverdon-les-Bains 

1999; L’Encyclopédie d’Yverdon et sa résonance européenne. Contextes — contenus — continuités, 

red. J.-D. Candaux i in., Slatkine, Genève 2005. Dokumentację wydań Encyklopedii 

w latach 1751–1789 zawiera: J. Lough, Essays on the Encyclopédie of Diderot and d’Alembert, 

Oxford University Press, London 1968, s. 1–51. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

22 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

Środowisko encyklopedystów, określanych „filozofami”44, było jed-

nak przedmiotem nieustannej krytyki środowisk katolickich („dewo-
tów”)45, tak w aspekcie prac literackich, publicystyki naukowej, jak i do-

konań erudycyjnych, stojących na wysokim poziomie i asymilujących 

najnowsze zdobycze nauki. Dotyczy to np. jezuitów z Trévoux, wydają-
cych w latach 1701–1767 Mémoires de Trévoux, tyleż korzystające z kultu-

ry nowożytnej, co polemizujące z encyklopedystami, choć aspektywnie 

czerpiące z ich dokonań. Podobny charakter miał Dictionnaire de Trévoux, 

wychodzący już od roku 170446. Postawa ta uwidoczniła się zresztą już 

od wieku XVII w postaci ograniczonej recepcji dokonań Kartezjusza. 

Jeśli jednak jezuici chętnie sięgali po jego fizykę, to byli ostrożni wobec 
jego racjonalizmu na gruncie filozofii47. 

    Według Buterrwicka-Pawlikowskiego, „umiarkowane i reforma-

torskie oświecenie stało się formacją przewodnią w Europe w drugiej 

                                                           
44 Wrogowie Encyklopedii ukuli przezwisko „cacouac”, na określenie krzykliwego 

mędrka, które stało się pejoratywnym określeniem encyklopedysty i przyjęło się szeroko, 

pesząc skutecznie adresatów — J. N. Moreau, Nouveau mémoire pour servir à l'histoire des 

Cacouacs, Amsterdam 1757; przedr. Slatkine, Genève 1968. Por. J.-L. Vissière, La secte des 

empoisonneurs..., dz. cyt.; G. Stenger, L'Affaire des cacouacs. Trois pamphlets contre les 

Philosophes des Lumières, Université de Saint-Etienne, Saint-Étienne 2004. 
45 Olbrzymią listę publikacji towarzyszących wydaniu Encyklopedii, zarówno 

nastawionych przyjaźnie, jak i pamfletów zamieszcza J. Lough, Essays on the Encyclopédie 

of Diderot and d’Alembert, dz. cyt., s. 252–423. 
46 J. Daoust, Encyclopédie et jésuites de Trévoux. 1751–1752, „Etudes” 1952, s. 179–191; 

J. N. Pappas, Berthier's Journal de Trévoux and the Philosophes, Studies on Voltaire and the 

Eighteenth Century, Institut et Musée Voltaire, Genève 1957. W szerszym kontekście zob. 

A. Desaultes, Les „Memoires de Trévoux” et de le mouvement des idées au XVIIIe siècle. 1701–

1734, Institutum historicum S. I., Roma 1956; C. M. Northeast, The Parisians Jesuits and 

the Enlightenment 1700–1762, Voltaire Foundation, Oxford 1991. 
47 Potraktowanie Kartezjańskiego wymogu oczywistości podmiotowej jako 

uniwersalnego warunku wiedzy pewnej zagrażało prawomocności poznania religijnego, 

nic więc dziwnego, że stał się on symbolem zagrożenia dla kultury naukowej sprzężonej 

z chrześcijaństwem. Zob. F. Bargieł, Problem ateizmu i nieśmiertelności duszy ludzkiej 

w pracach Jerzego Gengella SJ (1657–1727), „Rocznik Wydziału Filozoficznego TJ 

w Krakowie” 1989, s. 33–41; tenże, Geneza i przyczyny niewiary według Jerzego Gengella SJ 

(1657–1727), „Rocznik Wydziału Filozoficznego TJ w Krakowie” 1990, s. 101–127; R. 

Darowski, Stosunek Andrzeja Rudzkiego (1713–1766) do filozofii Kartezjusza, [w:] tenże, Studia 

z filozofii w Polsce w XVII i XVIII wieku, Wydział Filozoficzny Towarzystwa Jezusowego, 

Kraków 1998, s. 273–282. W rzeczywistości stosunek Kartezjusza do religii był bardziej 

wyważony. Por. S. Janeczek, Z dziejów genezy nowożytnej filozofii religii. Kartezjusz, [w:] 

Abiit, non obiit. Księga poświęcona pamięci Księdza Profesora Antoniego Kościa SVD, red. A. 

Dębiński i in., Wydawnictwo KUL, Lublin 2013, s. 575–587; T. Śliwiński, Religijność 

Kartezjusza, czyli o ostatecznym Testamencie Boga, „Nowa Krytyka” 2004, t. 17, s. 93–109. 

Por. Z. Janowski, Teodycea Kartezjańska, Wydawnictwo „Arcana”, Kraków 1998. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

23 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

połowy XVIII wieku, ale nigdy nie osiągnęło monopolu nawet w kul-

turze elit. Wystarczy przypomnieć o sukcesach mesmeryzmu, lub o swo-

istym mistycyzmie ruchów wolnomularskich i różokrzyżowskich”48. 

Równie słuszna jest jego opinia, że „niespodziewany rozwój wydarzeń 

w rewolucyjnej Francji – gdzie już w połowie XVIII wieku w wyniku 

nadzwyczajnie nieudolnego reżimu doszło do intelektualnej i religijnej 

polaryzacji, a w rezultacie do umocnienia się radykalnego kosztem 

umiarkowanego oświecenia – doprowadził do rozchodzenia się oświe-

cenia I katolicyzmu. Bezpardonowe starcia (orężem i piórem) w dobie 

wojen rewolucyjnych i napoleońskich na długo pogrzebały – zwłaszcza 

w krajach katolickich – sprawę umiarkowanego oświecenia”49. Nic więc 

dziwnego, że w miejsce Oświecenia przyszła inna formacja kulturowa, 

która wyrugowała ograniczenia kultury oświeceniowej, takie jak anty-

metafizycyzm czy płaski moralizm, a dowartościowała żywą, emocjo-

nalną religijność oraz ukazała integralne piękno (moralne, estetyczne) 

chrześcijaństwa, co pozwoliło marzyć o ponownym wybuchu chrześci-

jaństwa, jako siły zdolnej do przekształceń społecznych50. Zaludniły się 

więc na nowo opustoszałe kościoły. Jeśli jednak hierarchia katolicka an-

gażowała się w dokonania reformatorskie, to przecież nigdzie więź mię-
dzy władzami państwowymi a kościelnymi nie była tak wielka jak 
w kulturze protestanckiej, gdzie nawet przy pomocy wojska zmuszano 

prosty lud do używania zracjonalizowanych modlitewników51.  

Nie wolno też zapominać, że oświeceniowym aktom reformatorskim 

towarzyszyły zdarzenia określane jako „oświecona nietolerancja”52. Jej 

przejawem nie musi być tylko Rewolucja Francuska postrzegana aspek-

                                                           
48 R. Butterwick-Pawlikowski, Między Oświeceniem a katolicyzmem, dz. cyt., s. 23. 

Por. K. M. Dmitruk, Oświecenie – konteksty zmiany kulturowej, „Wiek Oświecenia” 2001, 

t. 17, s. 58–63. 
49 R. Butterwick-Pawlikowski, Między Oświeceniem a katolicyzmem, dz. cyt., s. 23–24. 

Por. D. K. Van Kley, Christianity as Casualty and Chrysalis of Modernity. The Problem of 

Dechristianization in the French Revolution, „American Historical Review” 2003, t. 108, z. 4, 

s. 1081–1104. L. W. B. Brockliss, Calvet’s Web. Enlightenment and the Republic of Letters in 

Eighteenth-Century France, Oxford University Press, Oxford 2002. 
50 F.-R. de Chateaubriand, Geniusz chrześcijaństwa, tłum. A. Loba, Klub Książki 

Katolickie, Poznań 2003. Na gruncie polskim idea chrześcijańskiej inspiracji przemian 

społecznych ujawniła się m.in. w Ojcze nasz Augusta Cieszkowskiego. Zob. S. Janeczek, 

„Ojcze nasz” Augusta Cieszkowskiego. Ideologia, filozofia religijna, katolicka nauka społeczna? 

Przegląd stanowisk (w druku).  
51 F. Valjavec, Geschichte der abendländischen Aufklärung, Herold, Wien 1961, s. 161–

187. 
52 Zob. P. Chaunu. Cywilizacja wieku oświecenia, dz. cyt., s. 162–164. Por. F. Bluche, 

Le Despotisme éclaire, Fayard, Paris 1968. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

24 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

tywnie jako przejaw kulturowego wandalizmu53, którą Jacob Leib Talm-

on, nie zawahał się określić jako „totalitarną demokrację”54. Przykładem 

antyreligijnej „oświeconej nietolerancji” jest bowiem wymuszona na pa-

pieżu kasata jezuitów, pozostawiona ostatecznie do decyzji poszczegól-

nym władcom, stąd – o ironio – funkcjonowali oni dalej tylko 

w protestanckich Prusach i prawosławnej Rosji55. Detaliczne podpo-

rządkowania absolutystycznej władzy państwowej wszelkich przejawów 

życia kościelnego doprowadziło nawet w oświeconej katolickiej Austrii 
do likwidacji w roku 1791 od 700 do 800 opactw i klasztorów, a tylko w 

dziedzicznych krajach austriackich aż 7 354 zakonników musiało opuś-
cić klasztory, które zamieniano na kościoły parafialne, składy, magazy-

ny lub je po prostu zburzono56. Nawet więc zaangażowani w reformy 

oświeceniowe hierarchowie katoliccy, jak np. kard. Christoph Anton 

Migazzi, który uczestniczył w przekształceniach szkolnych w dobie 

panowania cesarzowej Marii Teresy, z czasem występowali stanowczo 

przeciwko ograniczeniom swobód kościelnych57. 

Religia bowiem, zwłaszcza centralnie zarządzany Kościół katolicki, 

była w oświeconej Europie przedmiotem niewybrednych ataków, 

a jednocześnie niezbędną podporą ładu moralnego, a ten – funda-

mentem porządku społecznego. Cyniczny Voltaire z jednej strony wzy-

wał: écrasons l’infâme („rozdeptać łajdactwo”), a z drugiej stwierdzał: 

                                                           
53 Nie przypadkowo termin wandalizm upowszechnił się od rewolucyjnego 

niszczenia kultury, która w swej podstawowej tkance była związana z chrystianizmem. 

Zob. S. Bianchi, Le vandalisme révolutionnaire ou la naissance d'un mythe, dans La légende de la 

Révolution, (colloque tenu en 1986 à Clermont), Éditions Adosa, Paris 1988, s. 189–199. 
54 „Totalitarna demokracja wyrasta ze wspólnego pnia osiemnastowiecznych idei 

i nie jest bynajmniej zjawiskiem świeżej daty, obcym tradycji Zachodu. Pojawiła się jako 

odrębny i możliwy do zidentyfikowania nurt w czasach Rewolucji Francuskiej i odtąd 

rozwijała się nieprzerwanie. Toteż jej początki sięgają znacznie głębiej w przeszłość niż 

dziewiętnastowieczne systemy myślenia, takie jak marksizm – albowiem sam marksizm 

był tylko jednym, choć, przyznać trzeba, najbardziej znaczącym spośród różnych 

wariantów ideału demokracji totalitarnej, które następowały po sobie w ciągu ostatnich 

stu pięćdziesięciu lat”. J. L. Talmon, O demokracji totalitarnej, „Znak” 1992, nr 2 (443), 

s. 67–80. Por. tenże, The Origins of Totalitarian Democracy, Secker & Warburg, London 

1952. 
55 P. Hazard, Myśl europejska w XVIII wieku, dz. cyt., s. 104–109. 
56 Zob. G. Winner, Die Klosteraufhebungen in Niederösterreich und Wien, Herold, Wien 

1967. 
57 Por. H. Rieser, Der Geist des Josephinismus und sein Fortleben. Der Kampf der Kirche um 

ihre Freiheit, Herder Verlag, Wien 1963; F. Maass, Der Frühjosephinismus, Herold, Wien 

1969; Josephinismus als Aufgeklärter Absolutismus, red. H. Reinalter, Böhlau Verlag, Wien 

2008; A. Freye, Die Josephinischen Reformen in Österreich unter Maria Theresia und Joseph II. 

mit dem Schwerpunkt der Kirchenreform, GRIN Verlag, München 2007. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

25 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

„Gdyby Bóg nie istniał, należałoby go wymyślić”58. „Filozofowie” bow-

iem, jeśli postulowali wykorzystanie religii, to jednak w sposób instru-

mentalny, jak np. Denis Diderot, który formułując zalecenia dla reformy 

szkolnictwa w Rosji z lat 1775–1776, równie cynicznie stwierdzał: „Mi-

mo nieskończonego zła, jakie systemy religijne wyrządziły ludzkości, 

mimo szkodliwości sytemu, który oddaje posłuch ludu w ręce księdza 

[...] suma doraźnych korzyści, które wiara zapewnia wszystkim pań-
stwom, wyrównuje zło wyrządzone obywatelom przez sekciarstwo, na-

rodom zaś przez brak tolerancji”59. Już na szczeblu podstawowym zale-

cił więc wprowadzenie „katechizmów moralności i polityki”, zespalają-
cych moralistycznie traktowaną religię z nauczaniem prawodawstwa 

państwowe-go, co pomogłoby poddać religię kontroli państwa60. 

Pozostający na służbie króla Prus i rosyjskiej carycy, oświeceniowi in-

telektualiści wyrażali wolę swych mocodawców, którzy promowali 

wspólny oświeceniowej Europie model oświaty, niezależnie od swych 

zapatrywań religijnych. Utylitarystycznie pojęta szkoła państwowa, 

Według Fryderyka II, króla Prus, miała służyć nade wszystko wycho-
waniu „nützliche und tugendhafte Bürger”61. Nawet w tej czysto utyli-

                                                           
58 Voltaire, Epitre a l’auteur du nouveau livre des trois imposteurs, Paris 1769, s. 22. Zob. 

Z. Drozdowicz, O racjonalności w filozofii nowożytnej, dz. cyt., s. 65–80; M. Skrzypek, 

Ambiwalencje oświeceniowych pojęć religijnego fanatyzmu, entuzjazmu i tolerancji. Filozofowie 

oświecenia o Konfederacji Barskiej, [w:] Filozofia a religia w dziejach polskiej filozofii. Inspiracje – 

krytyka, red. S. Janeczek, A. Starościc, Wydawnictwo KUL, Lublin 2014, s. 49–83. 
59 D. Diderot, Plan d’une université pour le Gouvernement de Russie ou d’une éducation 

publique dans toutes les sciences, [w:] Œuvres complètes de Diderot revues sur les éditions 

originales, red. J. Assézat, M. Tourneux, t. 3, Garnier frères, Paris 1875, s. 517–518; cyt. 

w przekładzie i wg wyd. K. Mrozowska, Koncepcje pedagogiczne Oświecenia: Rolland 

d’Erceville – Denis Diderot – Komisja Edukacji Narodowej. Studium porównawcze, „Rozprawy 

z dziejów oświaty” 1976, t. 19, s. 36–37. 
60 Tamże, s. 42. Por. M. Skrzypek, Oświecenie francuskie a początki religioznawstwa, Za-

kład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1989. 
61 Friedrich II, Über die Erziehung. Brief eines Genfers an Herrn Burlamaqui, Professor in 

Genf, [w:] Die Werke Friedrichs des Großen in deutscher Übersetzung, red. G. B. Volz, tłum. 

F. Oppeln-Bronikowski, t. 8, Hobbing, Berlin 1913, s. 257 i nast.; cyt za: M. Heinemann, 
Schule im Vorfeld der Verwaltung. Die Entwicklung der Preußischen Unterrichtsverwaltung von 

1771–1800, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1974, s. 51. W prywatnej 

korespondencji z Wolterem król wypowiadał się jeszcze bardziej lapidarnie, formułując 

opinię podzielaną przez obu interlokutorów, iż „le vulgaire ne mérite pas d`être éclairé”. 

Cyt. za: T. Wierzbowski, Szkoły parafialne w Polsce i na Litwie za czasów Komisji Edukacji 

Narodowej 1773–1794, Książnica Polska w Warszawie, Kraków 1921, s. 2. Discours de 

l`utilité des sciences et des arts dans un état z 1772 r. odkrywał zaś czysto utylitarne pobudki 

zajęcia się kwestią edukacji pospólstwa stwierdzając, że trudniej rządzić narodem głupim 

niż oświeconym, gdyż jest wówczas bardziej tępy i niesforny. Cyt za: H. Pohoska, 

Sprawa oświaty ludu w dobie Komisji Edukacji Narodowej, Wydawnictwo M. Arcta, Kraków 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

26 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

tarystycznej perspektywie kształcenie miało być jednak w równym 

stopniu „rozumne”, co i „chrześcijańskie”, w zakresie „bojaźni Bożej 

i innych użytecznych rzeczy”. Stąd pierwszorzędny cel nauczania 

sprowadzał się do przyswojenia „najbardziej koniecznych elementów 

chrystianizmu”, po których dopiero zalecano naukę czytania i pisania62. 

Nie inaczej reformował oświatę cesarz austriacki Józef II, gdyż ten, kto 
„keine Religion hat, fürchtet Gott nicht; und wer Gott nicht fürchtet, der kann 

kein rechtschaffener Unterthan seyn”63. W tym kontekście zrozumiałe jest 

zalecenie Antona grafa Pergen, by przygotowywać „wahre aber zugleich 
aufgeklärte und zu den Diensten des Vaterlandes so fähige als willige 
Christen”64. Organizator szkolnictwa elementarnego z nachyleniem za-

wodowym Johann I. Felbiger, wcześniej opat augustiański, zmierzał zaś 
do wychowania równocześnie „rechtschaffenen Christen, treuen Untertaten 

und brauchbaren Menschen”65. Cóż więc dziwnego, że reformatorami 

                                                           
1925, s. 27–28. Wbrew niektórym opracowaniom, przemilczającym prawdziwe pobudki 

zainteresowania Fryderyka II oświatą ludową (np. zachwyt nad postawą króla-filozofa 

sformułowany przez Wilhelma Diltheya Friedrich der Große und die deutsche Aufklärung, 

[w:] tenże, Gesamte Schriften, t. 3, B. G. Teubner, Leipzig 1927, s. 135; za: J. Stanzel, Die 

Schulaufsicht im Reformwerk des Johann Ignaz von Felbiger (1724–1788). Schule, Kirche und 

Staat in Recht und Praxis des aufgeklärten Absolutismus, Schöningh, Paderborn 1976, s. 153) 

większość autorów dokumentuje prawdziwe pobudki zainteresowania Fryderyka II 

oświatą ludową. Zob. S. Salmonowicz, Fryderyk II, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, 

Wrocław 1981, 1996, s. 185; U. Krömer, Johann Ignaz von Felbiger. Leben und Werk, Her-

der Verlag, Freiburg in Breisgau 1966, s. 106 n., 58 i nast. Por. A. Bronk, Religia w listach 

Fryderyka Wielkiego (1712–1786), [w:] Księga pamiątkowa ku czci Włodzimierza Pawluczuka, 

red. E. Matuszczyk, M. Krzywosz, Białystok 2004, s. 195–216. 
62 Cyt. za wydaniem Evangelische Schulordnungen, t. 3: Die evangelischen Schulordnungen 

des achtzehnten Jahrhunderts, red. R. Vorbaum, Bertelsmann, Gütersloh 1864, s. 540. Zob. 

A. Reble, Geschichte der Pädagogik, Klett-Cotta, Stuttgart 1951, 1789 – korzystam z wyda-

nia z roku 1975, s. 165; H. Hettwer, Herkunft und Zusammenhang der Schulordnungen, 

v. Hase & Koehler, Mainz 1965, s. 247. Jeszcze bardziej zdecydowanie pietystyczny 

charakter mają wcześniejsze pruskie ordynacje z roku 1713 (Evangelische Schulordnungen, 

dz. cyt. s. 210–213) czy z 1736 (tamże, s. 356–358). Por. tamże, s. 117, 128. 
63 Anhang zum Lesebuch für Landschulen. Pflichten der Untertanen gegen ihre Monarchen. 

Zum Gebrauche der deutschen Schulen. Wien 1782, s. 8–12; przedruk, [w:] H. Engelbrecht, 

Geschichte des österreichischen Bildungswesens, t. 3: Von der frühen Aufklärung bis zum Vormärz, 

Österreichischer Bundesverlag, Wien 1984, s. 508–509). Por. tamże, s. 160–162. 
64 Cyt. za: J. A. Helfert, Die österreichische Volksschule. Geschichte – System – Statistik, 

t. 1: Gründung der österreichischen Volksschule durch Maria Theresia, Prag 1860, s. 181–251, 

zwłaszcza s. 196. Por. G. Grimm, Elitäre Bildungsinstitution oder „Bürgerschule”? Das öster-

reichische Gymnasium zwischen Tradition und Innovation 1773 – 1819, Peter Lang, Frankfurt 

am Main 1995, s. 40–45. 
65 J. I. Felbiger, Eigenschaften, Wissenschaften und Bezeige rechtschaffener Schulleute, wyd. 

W. Kahl, Paderborn 1915, s. 25–27. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

27 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

szkolnictwa państwowego byli duchowni, jak np. wspomniany Felbiger, 

działający na terenie katolickiego Śląska i w monarchii habsburskiej. 

Zwłaszcza na poziomie kształcenia elementarnego, instytucja religijna 

pozostała bowiem dalej podstawową instytucją kontrolną, skoro w skład 

tzw. Oberschulkollegium, powołanego w Prusach w roku 1787, wcho-

dzili ci sami ludzie, którzy działali w konsystorzu luterańskim, a inspek-

torami szkół, do których należał nadzór nad szkołami i zatwierdzanie 

powołania nauczycieli, byli pastorzy66. 

Także reformy oświaty w Rzeczypospolitej, mimo utylitarystycznych 

deklaracji powiązania szkolnictwa z praktyką życiową, społeczną 

i gospodarczą, doceniały kulturę religijną. Ideały nowej szkoły oddał 
lapidarnie Ignacy Potocki, gdy inaugurując prace Towarzystwa do Ksiąg 

Elementarnych Komisji Edukacji Narodowej postulował wychowanie 

„osoby jako chrześcijanina, jako człowieka, jako obywatela”67. Nie jest 

trudno wskazać źródło tej wypowiedzi; odpowiada ona postulatom 

jednego z promotorów „rewolucji szkolnej” w oświeconej Francji jakim 

był Jean-Baptiste Louis Crevier. Sądził on, że należy wychowywać 

w sposób integralny, jako człowieka, chrześcijanina i obywatela, który 

może pełnić funkcje urzędnika, biskupa czy generała68. W duchu 

wspomnianego longue durée, tłumaczącego ciągłość wychowawczą 

w szkole nowożytnej, mimo odmiennych deklaracji ideowych, postępu-

jący utylitaryzm nie zniszczył podstawowej tkanki wychowania 

                                                           
66 E. Fooken, Die geistliche Schulaufsicht und ihre Kritiker im 18. Jahrhundert, Deutscher 

Fachschriften-Verlag, Wiesbaden 1967, s. 94–110. Manfred Heinemann podkreśla, 

że nigdy w XVIII w. pruski system szkolny, mimo wydawanych przez państwo licznych 

edyktów dotyczących nauczania, łącznie z powołaniem w 1787 r. Oberschulkollegium, 

nie zlikwidował w praktyce nadzoru kościelnego (M. Heinemann, Schule im Vorfeld der 

Verwaltung, dz. cyt., s. 100), choć istotnie dopiero Oberschulkollegium można uznać za 

początek faktycznego nadzoru państwa nad szkolnictwem, który ujawnił się w pełni 

w wieku XIX. K.-E. Jeismann, Das preußische Gymnasium in Staat und Gesellschaft. Die Ent-

stehung des Gymnasiums als Schule des Staates und der Gebildeten 1787–1817, Klett-Cotta, 

Stuttgart 1974, s. 26. Problematykę nadzoru kościelnego nad szkolnictwem jako 

instytucji kościelnej, a następnie w ramach nadzoru państwowego przedstawia 

wyczerpująco Wolfgang Neugebauer, który nawet w przypadku Allgemeines Landrecht 

z 1794 r., traktuje uznanie szkoły jako instytucji państwowej (Staatsveranstaltung) jako 

„pure Programm”. W. Neugebauer, Absolutistischer Staat und Schulwirklichkeit in Branden-

burg-Preussen, W. de Gruyter, Berlin 1985, s. 200; por. tamże s. 66–102, 120–134. 
67 Protokoły posiedzeń Towarzystwa do Ksiąg Elementarnych 1775–1792, wyd. T. Wierz-

bowski, Komisja Edukacji Narodowej i jej szkoły w Koronie, z. 36, Warszawa 1908, s. 3. 
68 J. B. L. Crevier, De l’éducation publique. Populus sapiens, gens magna, Amsterdam 

1762. Cyt za: H. Pohoska, „Rewolucja szkolna” we Francji 1762–1772, Towarzystwo 

Naukowe Warszawskie, Warszawa 1933, s. 164–165, 176–178, 183. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

28 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

sięgającego szkoły tradycyjnej, łączącej wychowanie religijne 

z moralnym. Uzupełnił je już w połowie wieku XVIII Stanisław Konar-

ski, reformator szkół pijarskich, publikując przesłanie edukacyjne De viro 

honesto et de bono cive69. O ile jednak w szkole tradycyjnej wychowanie 

moralne było integralnym elementem wychowania religijnego70, 

to w szkolnictwie KEN wychowanie religijne stało się składnikiem wy-

chowania moralnego, zespolonego z obywatelskim, a nawet pozostają-
cego w służbie wychowania obywatelskiego71. Cóż więc dziwnego, że 

w dydaktyce oświece-niowej filozofia nie przestała być fundamentem 

światopoglądu chrze-ścijańskiego. Dotyczy to nawet Étienne Condillaca 

czy Jeana le Rond d’Alemberta, uprawomocniających ogólnikowo poję-
tą argumentację za istnieniem Boga, choćby postawa ta nie była nawet 

zgodna ze swoistym „gettem” nowożytnego empiryzmu72. 

W zakresie kultury naukowej Oświecenia, której istotnym świa-
dectwem jest dydaktyka szkolna, standardem europejskim jest tzw. philo-

sophia recentiorum, włączająca w duchu programowego eklektyzmu do 

kursu filozofii elementy nowożytnej filozofii, a przede wszystkim przy-

rodoznawstwa73. Była ona typowa także dla reform przeprowadzonych 
                                                           

69 Zob. S. Janeczek, Ideały wychowawcze i dydaktyczne w szkolnictwie pijarskim 

a „oświecenie chrześcijańskie”. Próba syntezy, „Nasza Przeszłość” 1994, t. 49, nr 82, s. 115–

161. 
70 Zwykle przeciwstawia się, niesłusznie, te systemy szkolne, nadto akcentuje się, 

że szkolnictwo kościelne skupiało się na moralności indywidualnej (troska o własne 

zbawienie), bez dostatecznego ukształtowania odpowiedzialności za losy upadającego 

państwa. Najbardziej zaciążyła opinia Hugona Kołłątaja, któremu krytyka szkoły 

jezuickiej posłużyła do sugestywnego ukazania nowatorstwa KEN. H. Kołłątaj, Stan 

Oświecenia w Polsce w ostatnich latach panowania Augusta III 1750–1764, oprac. J. Hulewicz, 

Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1953, s. 24–30. Por. S. Janeczek, 

O stereotypie szkoły jezuickiej. Uwagi komparatystyczne, [w:] In Christo Redemptore. Księga 

pamiątkowa ku czci Księdza Profesora Jerzego Misiurka, Wydawnictwo Gaudium, Lublin 

2001, s. 363–384. 
71 Zob. S. Janeczek, Ideały wychowawcze w szkołach Komisji Edukacji Narodowej – między 

„nauką moralną” a „nauką chrześcijańską”, [w:] Humanitas i christianitas w kulturze polskiej, 

red. M. Hanusiewicz-Lavallee, Wydawnictwo Neriton, Warszawa 2009, s. 293–318; 

tenże, Ideały wychowawcze w edukacji oświeceniowej (w perspektywie historii intelektualnej). 

Z dziejów Komisji Edukacji Narodowej, „Roczniki Kulturoznawcze” 2015, t. 6, nr 2, s. 5–37. 
72 Zob. tenże, Z dziejów kultury naukowej. Koncepcja nauki Jean le Rond d’Alemberta, 

„Roczniki Kulturoznawcze” 2013, t. 4, nr 1, s. 59–92; tenże, Prepozytywizm filozofii Jean 

le Rond d'Alemberta?, „Zeszyty Naukowe KUL” 2012, t. 55, nr 2 (218), s. 3–24. Nie inne 

było stanowisko Étienne Condillaca. Zob. S. Janeczek, Przejawy refleksji metafizycznej 

w filozofii Étienne’a Bennota de Condillaca (1715–1780), [w:] Z dziejów filozoficznej refleksji nad 

człowiekiem. Księga pamiątkowa ku czci Profesora Jana Czerkawskiego (1939–2007), 

red. P. Gutowski, P. Gut, Wydawnictwo KUL, Lublin 2007, s. 257–274. 
73 Ten typ filozofii funkcjonuje nawet na założonym w roku 1734 państwowym 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

29 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

w połowie wieku XVIII na ziemiach Rzeczypospolitej Obojga Narodów 

w szkolnictwie wyznaniowym, głównie przez pijarów i jezuitów74. W tej 

perspektywie można nawet mówić o pewnym odejściu od dominujących 

tendencji europejskich, skoro w szkołach średnich KEN z kursu filozofii 

pozostała jedynie logika oraz praktycznie zorientowana tzw. nauka mo-

ralna, zaś na uniwersytetach studium prawa naturalnego75. Dydaktykę 

filozofii przywrócili na polskich uczelniach wyższych dopiero zaborcy76. 

                                                           
uniwersytecie w saksońskiej Getyndze, któremu zawdzięczamy m.in. ideę nowocześnie 

pojętego seminarium językowego (Seminarium Philologicum). Wzmocnienie 

utylitarystycznego wymiaru kształcenia nie oznacza wyrugowania filozofii. Podręcznik 

Johanna A. Ernestiego Initia solidoris doctrinae, stanowiący encyklopedię nauk szkolnych, 

obejmuje bowiem zarys właściwej filozofii, począwszy od dialektyki przez ontologię, 

psychologię, teologię naturalną i etykę z prawem naturalnym, a więc w duchu philosophia 

recentiorum. J. A. Ernesti, Initia doctrinae solidioris (t. 1–2. Lipsiae 1734–1735) zawiera 

także wykład arytmetyki i geometrii oraz fizyki z elementami astronomii i fizjologii. 

Podobny zestaw dyscyplin filozoficznych formułował Johann M. Gesner, który, 

zaczynając jak Ernesti wykład filozofii od epistemologicznie zorientowanej psychologii, 

zalecał także logikę, ontologię, teologię naturalną i etykę. J. M. Gesner, Primae Lineae 
Isagoges in Eruditionem universalem; nominatim Philologiam, Historiam et Philosophiam in usum 

praelectionum auctae (t. 2. Göttingen, 1756). Nie inaczej funkcjonował uniwersytet wie-

deński, na którym działali eks-jezuici, jak Sigismund von Storchenau czy Paul Mako de 

Kerck-Gede (właściwie Pál Makó), których podręczniki nie tylko wykorzystały 

zreformowane polskie szkoły wyznaniowe, ale także oświata KEN. Zob. S. Janeczek, 

Edukacja oświeceniowa a szkoła tradycyjna, dz. cyt., s. 290–308. 
74 Zob. S. Janeczek, Czym była oświeceniowa „philosophia recentiorum”, „Kwartalnik 

Filozoficzny” 1998, t. 26, z. 1, s. 115–128; tenże, Reforma szkolna Stanisława Konarskiego w 

kontekście europejskim (w perspektywie historii intelektualnej), [w:] Stanisław Konarski i jego 

epoka, red. M. Ślusarska (w druku). 
75 Zob. S. Janeczek, Oświeceniowa kultura naukowa w kontekście filozoficznym. Z dziejów 

Komisji Edukacji Narodowej, „Roczniki Filozoficzne” 2015 (w druku). 
76 W roku akademickim 1803/04 przywrócono czteroczłonową strukturę 

uniwersytetu wraz z Wydziałem Filozoficznym, zamienionym przez KEN w Kolegium 

Fizyczne. M. Chamcówna, Epoka wielkiej reformy, [w:] M. Chamcówna, K. Mrozowska, 

Dzieje Uniwersytetu Jagiellońskiego w latach 1765–1850, t. 2, cz. 1, PWN, Kraków 1965, 

s. 89. Por. S. Janeczek, Edukacja oświeceniowa, dz. cyt., s. 290–299. Radykalizm tych 

reform dostrzegł po latach Jan Śniadecki, sekretarz reformowanej Akademii 

Krakowskiej, bliski współpracownik Hugona Kołłątaja, jej ówczesnego rektora, który 

w roku 1787, a więc gdy KEN jeszcze funkcjonowała, z rozrzewnieniem wspominał 

zagubione przez nią zwyczaje akademickie, podtrzymywane przez uniwersytety 

angielskie: „Była to budowa starożytna średnich wieków, zupełnie podobna co do praw, 

rządu wewnętrznego i obrzędów do tej, jaką dziś widzimy w dwóch angielskich 

uniwersytetach w Oxford i Cambridge. W roku 1787 bawiąc w tych angielskich 

akademiach zdawało mnie się, żem patrzał na dawne Akademii Krakowskiej zwyczaje 

i obrządki”. J. Śniadecki, Żywot literacki Hugona Kołłątaja, oprac. H. Barycz, Zakład 

Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1951, s. 12. Konkludował więc: „Trzeba było w 

reformie te święte i zbawienne ustanowienia podnieść i zachować, odświeżyć je lepszym 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

30 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

Na szczęście realizm praktyki dydaktycznej łagodził niejednokrotnie 

utopizm reformatorów77, gdyż logika, ukierunkowana na kształtowanie 
kultury naukowej i krytycyzmu w sferze praktyki codziennej, nie prze-

kształciła się w epistemologię w duchu sensualizmu oficjalnego po-

dręcznika napisanego na zamówienie KEN przez Condillaca. Szkoły ko-

rzystały bowiem z najlepszych podręczników europejskich, odpowia-

dających praktyce szkolnej szkół pijarskich z połowy wieku XVIII78. W 

praktyce dydaktycznej przezwyciężano także płaski utylitaryzm „nauki 

moralnej”, która według Przepisu Komisji Edukacji Narodowej na szkoły wo-

jewódzkie z roku 1774 miała wychować ucznia, „aby jemu było dobrze, i 

aby z nim było dobrze”79. Analiza podręczników eks-pijara Antoniego 

Popławskiego wskazuje, że szkolnictwo to zespalało integralnie 

wychowanie moralne z religijnym, wykraczając poza bliższy 

konkretystycznemu myśleniu dziecka naturalistyczny utylitaryzm, 

czyniący miarą moralności tylko osobisty interes. Popławski wiązał ści-

śle religię z moralnością, którą ma ona „podwyższyć” w tym sensie, że 

rodzi zobo-wiązania o charakterze wewnętrznym oraz dostarcza sankcji 

w kategoriach nagrody i kary wiecznej. W ten sposób tradycyjny wykład 

etyki chrześcijańskiej łączył się z poglądami charakterystycznymi dla 

fizjokratyzmu80, w każdym przypadku moralność była bowiem ugrun-

                                                           
wyborem i rozkładem nauk, te opatrzyć we wszystkie pomocy; trzeba było urządzić 

przezornie w każdej nauce stopnie losu i nagrody, podnieść znaczenie stopniów i tytułów 

akademickich, okazać im nagrody w korzystnej służbie po tylu szkołach wojewódzkich, 

a może by była Akademia Krakowska z mniejszym zabiegiem i nakładem stała się 

wzorem instytutu edukacyjnego”. Tamże s. 47. Szersze uwagi o reformach [w:] tamże s. 

45–48. Por. E. Rostworowski, Czasy saskie (1702–1764), [w:] Dzieje Uniwersytetu 

Jagiellońskiego w latach 1364–1764, t. 1, red. K. Lepszy, PWN, Kraków 1964, s. 422–424. 
77 Zob. S. Janeczek, O historyczności historiografii. Kilka uwag do wizji KEN Ambroise 

Joberta, [w:] Universitati serviens. Księga pamiątkowa ku czci Księdza Profesora Stanisława 

Wilka SDB, red. J. Walkusz, M. Krupa, Wydawnictwo KUL, Lublin 2014, s. 421–428.  
78 Zob. S. Janeczek, Logika a teoria poznania. Podręczniki logiki w Polsce w dobie reform 

oświeceniowych na tle europejskim, „Archiwum Historii Filozofii i Myśli Społecznej” 1996, 

t. 41, s. 75–104; tenże, Jeszcze raz o dydaktyce logiki w oświacie Komisji Edukacji Narodowej. 

Ujęcie É.B. de Condillaca a przepisy i praktyka szkolna, [w:] W kierunku filozofii klasycznej 

inspiracje i kontynuacje. Księga jubileuszowa ofiarowana Profesorowi Edwardowi Nieznańskiemu, 

red. J. Krokos, K. Świętorzecka, R. Tomanek, Wydawnictwo UKSW, Warszawa 2008, 

s. 471–483; tenże, Dydaktyka logiki w szkołach KEN a koncepcja logiki w „Wielkiej 

Encyklopedii Francuskiej”, „Rocznik Historii Filozofii Polskiej” 2011/2012, t. 4/5, s. 105–

134. 
79 Przepis Komisji Edukacji Narodowej na szkoły wojewódzkie, cyt. za: Ustawodawstwo 

szkolne za czasów KEN. Rozporządzenia, ustawy pedagogiczne i organizacyjne (1773–1793), wyd. 

J. Lewicki, Wydawnictwo M. Arcta, Kraków 1925, s. 24. 
80 W aspekcie etycznym fizjokratyzm był zbieżny w dużej mierze – pomijając 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

31 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

towana w prawie naturalnym, stąd jej fundament widziano w Bogu, jako 
Twórcy ludzkiej natury81. 

 Zmiany w ówczesnej katechetyce i etyce są elementem przemian 

w religijności oświeceniowej. Wyraża je skomplikowanie religijności 

Hugona Kołłątaja. Niewątpliwie ujawnił się w niej wskazany wyżej rac-

jonalizm i moralizm, o czym świadczą np. wskazania formułowane dla 

wikarego w Krzyżanowicach (nad Nidą)82. Czerpią one obficie 
z jansenistycznych, febronianistycznych, gallikanistycznych idei obec-

nych na synodzie w Pistoi z roku 1786, którego uchwały potępił papież 
Pius VI w konstytucji Auctorem fidei w roku 179483. Taka koncepcja religii 

jest charakterystyczna dla teologii oświeceniowej (np. w praktyce dydak-

tycznej z zakresu historii Kościoła, bliskiego Kołłątajowi profesora 

Szkoły Głównej Koronnej, Józefa Jana Kantego Bogucickiego), z ideą 
ograniczania doktryny religijnej do prawd zawartych w Ewangelii 

I Składzie Apostolskim, z wyraźnym dystansowaniem się od później-

szych ustaleń dogmatycznych i prostotą życia religijno-moralnego, 

a jednocześnie akcentowaniem idei społecznie pojętej miłości jako pod-

stawowego sprawdzianu autentyczności wiary84. Równocześnie jednak, 

                                                           
psychologistyczny punkt wyjścia etyki jakim była analiza potrzeb – z osiągnięciami 

racjonalistycznej szkoły prawa naturalnego harmonizowanej z tomistyczną koncepcją 

prawa naturalnego, charakterystyczną dla prób pijarskich i jezuickich. Fizjokratyzm, 

zastępując, czy raczej przeorientowując tradycyjny wykład etyki, choć uwzględniał nową 

problematykę praw człowieka (w miejsce jednostronnych analiz obowiązków człowieka), 

wprowadzał utylitarystyczny wątek interesu osobistego jako najbardziej sugestywnej 

motywacji promoralnej. Był jednak zgodny z tradycją w zakresie religijnych odniesień 

etyki, bowiem zachowywał funkcję Boga – Prawodawcy i ostatecznej sankcji. Na temat 

polskiego fizjokratyzmu zob. szerzej zwłaszcza: K. Opałek, Prawo natury u polskich 

fizjokratów, Książka i Wiedza, Warszawa 1953; I. Stasiewicz-Jasiukowa, Człowiek 

i obywatel w piśmiennictwie naukowym i podręcznikach polskiego Oświecenia, Zakład 

Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1979. 
81 A. Popławski, O rozporządzeniu i wydoskonaleniu edukacji obywatelskiej projekt 

Prześwietnej Komisji Edukacji Narodowej korony Polskiej i W. Ks. lit. w marcu 1774 podany, 

Warszawa 1775, [w:] tenże, Pisma pedagogiczne, wyd. S. Tync, Zakład im. Ossolińskich, 

Wrocław 1957, s. 30–34. Zob. S. Janeczek, Antoni Popławski SchP a problem religii 

w szkołach Komisji Edukacji Narodowej, [w:] W kręgu dziejów Kościoła i rodziny 

franciszkańskiej, red. R. Prejs, Bracia Mniejsi Kapucyni, Warszawa 1999, s. 99–114; tenże, 

Oświeceniowy renesans etyki. Dydaktyka filozofii moralnej w polskim szkolnictwie kościelnym na 

tle europejskim, „Zeszyty Naukowe Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego” 1992, t. 35, 

nr 1–2 (137–138), s. 33–62. 
82 E. Rostworowski, Ksiądz pleban Kołłątaj, [w:] Wiek XIX. Prace ofiarowane Stefanowi 

Kieniewiczowi w 60. rocznicę urodzin, PWN, Warszawa 1967, s. 49–63. 
83 Ch. A. Bolton, Church Reform in 18th Century Italy (The Synod of Pistoia, 1786), 

Nijhoff, Hague 1969. 
84 M. Chamcówna, Uniwersytet Jagielloński w dobie Komisji Edukacji Narodowej, t. 1: 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

32 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

jak pokazuje przekonywująco studium Piotra Żbikowskiego, w piś-
miennictwie społeczno-politycznym Kołłątaja, a nade wszystko w jego 

poezji ujawniła się autentyczna wrażliwość religijna, wykraczająca poza 

aspektywną płytkość religijności oświeceniowej. Postawa ta ujawni się 

w żarliwości religijnej testamentu Kołłątaja, mimo częstej krytyki wielu 

przejawów niedoskonałości Kościoła instytucjonalnego85. 

Uwzględnienie różnych wymiarów kultury wieku XVIII 

usprawiedliwia więc postawienie tezy, że wbrew wpływowym prze-

konaniom wielu historyków, podkreślających dominujący charakter pro-

cesu sekularyzacji kultury Oświecenia, chrześcijaństwo pozostało inte-
gralnym elementem tej epoki. Analizy na gruncie kultury naukowej 

i szkolnictwa, a więc najbardziej fundamentalnych narzędzi upowszech-

niania ówczesnej kultury, upoważniają nawet do stwierdzenia, że mimo 

niewątpliwej obecności wątków racjonalistycznych chrześcijańska in-

spiracja pozostała nie tylko istotnym, ale wręcz podstawowym punktem 

odniesienia kultury wieku XVIII. Stąd też tzw. Oświecenie religijne, na-

de wszystko Oświecenie chrześcijańskie, jest nie tylko faktem kulturo-

wym, ale nawet stanowi nurt dominujący (mainstream Enlightenment). 

Przywoływana zaś przez Jonathana Israela jako paradygmat Oświecenia 

Rewolucja Francuska nie może być uznana inaczej jak tylko jako 

swoisty – krótkotrwały – „wypadek przy pracy”, skoro nawet sym-

patyzujący z jej ideałami Jan Baszkiewicz oceni ją w kategoriach „fias-

ka”, „klęski” czy „chaosu”86. 

                                                           
Szkoła Główna Koronna w okresie wizyty i rektoratu Hugona Kołłątaja 1777–1786, Zakład 

Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1957, s. 348–354. 
85 P. Żbikowski, Hugo Kołłątaj. Więzień i poeta, Daimonion, Lublin 1993, s. 129–159. 
86 „Z rewolucyjnego chaosu nie wyłonił się nowy ład edukacyjny. Nie brakowało 

pięknych i mądrych projektów; zabrakło nauczycieli, podręczników, lokali, a przede 

wszystkim pochłanianych przez wojnę pieniędzy”. J. Baszkiewicz, Nowy człowiek, nowy 

naród, nowy świat. Mitologia i rzeczywistość rewolucji francuskiej, Państwowy Instytut Wy-

dawniczy, Warszawa 1993, s. 103; por. tamże, s. 57–120. Por. Une éducation pour la 

démocratie. Textes et projets l’époque révolutionnaire, red. B. Baczko, Gamier, Paris 1982. Na 

upadek szkolnictwa francuskiego w dobie państwowych reform edukacyjnych wskazuje 

nieubłagana statystyka. Wbrew egalitarystycznym ideałom oświeceniowej pedagogii 

ograniczającej społeczny wpływ Kościoła obserwuje się bowiem kolejne fale 

gwałtownego spadku liczby uczniów we francuskim szkolnictwie średnim, kiedy to po 

przejęciu szkół przez państwo z rąk jezuitów z 65 tys. uczniów, przy populacji 18 mln, 

w przededniu rewolucji (1789) było ich tylko 45–48 tys., przy populacji 25 mln 

obywateli. Po rewolucji w szkołach średnich pozostało tylko 14 tys. uczniów. Dopiero na 

początku XIX w. stopniowo przywracano stan sprzed 1789 r., bowiem liczbę 50 tys. 

uczniów osiągnięto dopiero ok. 1820 r., zaś znaczący postęp w stosunku do szkolnictwa 

przedrewolucyjnego dokonał się paradoksalnie dopiero w epoce restauracji po roku 1816. 

Zob. S. Janeczek, Edukacja oświeceniowa a szkoła tradycyjna, dz. cyt., s. 173–184. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

33 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

  
* 

 

To prawda, standardy współczesnej kultury wyznacza naturalizm 

w nauce i liberalny sekularyzm w życiu społecznym i w gospodarce. 

Przekonanie to zdaje się potwierdzać tezę Jonathana Israela o roli rady-

kalnego Oświecenia w kształtowaniu tamtej epoki, ale także współczes-

nych standardów intelektualnych i społecznych. Israel bowiem, jak za-

znaczono wyżej – nie dostrzegając, że Oświecenie chrześcijańskie sta-

nowi przejaw tyleż krytycznego, co twórczego uczestnictwa w kulturze 
wieku XVIII – usuwa je poza zakres kultury charakterystycznej dla tej 

epoki, tak jak sprowadza religijne wątki w kulturze współczesnej do 
przejawu kontestacji jej standardów. U podstaw tego przekonania tkwi 

zapewne teza o nieuchronnie postępującej sekularyzacji. Współczesna 
socjologia religii dostrzega jednak nie tylko proces sekularyzacji, ale 

także zjawisko jej przeciwne, jakim jest desekularyzacja87. 

Nic więc dziwnego, że szukając podstaw stabilnego ładu współ-
czesnej kultury społecznej, Jürgen Habermas, krytykuje utopijny racjo-

nalizm oświeceniowy oraz kwestionuje akceptowaną – rzekomo powsze-

chnie – prawomocność apologii świeckiego państwa, ugruntowaną na 

naturalistycznie pojętej nauce88. Stąd też – jego zdaniem – w zse-

kularyzowanych kręgach intelektualnych ujawnia się brak autentyczne-

                                                           
87 Wybitny socjolog religii Peter Berger w roku 1968 autorytatywnie ogłosił, 

że w XXI wieku na świecie ludzie religijni będą stanowić jedynie małe wyspy zanurzone 

w morzu kultury świeckiej. 30 lat później odwołał swe przewidywania stwierdzając, 

że założenie, iż żyjemy w świecie zsekularyzowanym jest fałszywe, stąd sformułowana 

przez historyków i socjologów „teoria sekularyzacji”, jest błędna. Co więcej, Berger 

uważa reprezentantów humanistyki i nauk społecznych za „subkulturę będącą 

wyrazicielem oświeceniowych interpretacji i wartości”. P. L. Berger, Sekularyzm 

w odwrocie, „Res Publica Nowa” 1998, t. 12, nr 1, s. 71; por. tamże, s. 67–74. Zob. 

I. Borowik, Socjologia religii w XX wieku od „odkrycia” sekularyzacji do jej zanegowania, 

„Ateneum Kapłańskie” 2003, t. 141, zeszyt 1 (566), s. 34–46. Tę radykalną tezę 

potwierdzają aspektywnie badania polskich socjologów, którzy wskazują na większą 

liczbę osób niereligijnych wśród humanistów w porównaniu z przedstawicielami innych 

dyscyplin naukowych. Nie inne są preferencje religijne młodzieży studiującej, gdyż 

humaniści są nie tylko mniej przywiązani do instytucji religijnej, ale i do wiary religijnej 

jako takiej. A. Królikowska, Kierunek studiów a religijność i stosunek do religii, „Studia 

Sociologica” 2009, nr 19, s. 59–81. Zob. M. Libiszowska-Żółtkowska, Postawy inteligencji 

wobec religii. Studium socjologiczne, IFiS PAN, Warszawa 1991; J. Mariański, Sekularyzacja 

– desekularyzacja – nowa duchowość. Studium socjologiczne, Zakład Wydawniczy „Nomos”, 

Kraków 2013. 
88 Por. D. Sagan, Teoria inteligentnego projektu – argumenty za i przeciw, [w:] Filozofia 

przyrody, Lublin, red. S. Janeczek i in., Wydawnictwo KUL, Lublin 2013, s. 335–383. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

34 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

go szacunku dla przekonań religijnych, którym odmawia się rzetelności 

poznawczej. „Żądanie podtrzymania rozdziału między wiarą a wiedzą 

tylko wtedy pozostanie rozumne, jeżeli wiedza świecka przyzna prze-

konaniom religijnym status poznawczy, którego nie będzie określała po 

prostu jako irracjonalny”89. Co więcej, „w wierze religijnej spoczywa 

nietknięte to wszystko, co społeczeństwo utraciło w procesie laicyzacji i 

modernizacji. Dlatego wiara religijna i współczesne społeczeństwo mu-

szą znów wejść ze sobą w dialog”90. Apologeci świeckiego państwa win-

ni więc – zdaniem Habermasa – nie tylko dostrzec, że „wielkie religie 

światowe mogą wnieść rozumne intuicje”91, ale i uszanować autentycz-

ny wymiar wypowiedzi religijnej, przekładając na dominujący (naturali-

styczny) język w dyskursie publicznym istotne treści religijne92. Równ-

ocześnie Habermas jest bowiem nie tylko przekonany, że 

„scjentystyczna wiara w naukę, która pewnego dnia nie tylko uzupełni, 

ale zastąpi osobową samowiedzę przez obiektywizujący opis, nie jest 

nauką, lecz kiepską religią”93. Obserwując współczesny terroryzm, a 

także próby ingerencji medycznej w ludzką naturę („techniki 

genetyczne”), przestrzega przed stawianiem człowieka w miejsce Boga-

                                                           
89 J. Habermas, Religia potrzebuje nowego przekładu, „Europa” 2004, nr 1, s. 8. Cyt za: 

K. M. Gawron, O tożsamość europejską – spór Habermasa i Ratzingera, Portal Spraw 

Zagranicznych, http://www.psz.pl/117-polityka/karolina-maria-gawron-o-tozsamosc-
europejska-spor-habermasa-i-ratzingera [dostęp 4.01.2015]. 

90 Tamże. 
91 J. Habermas, Między naturalizmem a religią. O potrzebie „post-metafizycznej” refleksji, 

„Nowa Krytyka. Czasopismo Filozoficzne”, tłum. M. Łukasiewicz, http: 

nowakrytyka.pl/spip.php?article288 [dostęp 4.01.2015]. 
92 Podczas pamiętnej dyskusji z kardynałem Josephem Ratzingerem, która miała 

miejsce 19 stycznia 2004 r. w Monachium w ramach Katolickiej Akademii w Bawarii, 

mówił Habermas: „Światopoglądowa neutralność władzy państwowej, gwarantującej 

równe wolności etyczne każdemu obywatelowi, jest nie do pogodzenia z politycznym 

generalizowaniem sekularnego spojrzenia na świat. Zsekularyzowani obywatele nie 

mogą, o ile występują w swej roli obywatela jako członka państwa, odmawiać z zasady 

religijnym obrazom świata pewnego potencjału prawdziwościowego, ani też 

kwestionować prawo wierzących współobywateli, by swój wkład do publicznych 

dyskusji wnosili posługując się językiem religijnym. Liberalna kultura polityczna może 

nawet oczekiwać od zsekularyzowanych obywateli, że będą brali udział w wysiłkach 

zmierzających do tego, by doniosły wkład wnoszony w języku religijnym przekładać na 

język, który jest dostępny sferze spraw publicznych”. J. Habermas, Przedpolityczne moralne 

podstawy państwa, którego zasadą jest wolność, tłum. A. M. Kaniowski 
http://www.filozofia.umk.pl/pliki/habermas_ratzinger_tlumaczenie_i_v.doc [dostęp 

4.01.2015]. Por. Z. Teinert, Habermas i Ratzinger. Wiara i wiedza w dobie sekularyzacji, 

„Poznańskie Studia Teologiczne” 2006, t. 20, s. 151–168. 
93 J. Habermas, Wierzyć i wiedzieć, „Znak” 2002, t. 54, nr 9 (568), s. 14–15. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

35 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

Stwórcy, nawet jeśli nie podziela się wiary religijnej94. Czy jednak wy-

magająca wyrzeczeń moralność może przetrwać bez wzniosłości i żaru 

religijności95? 

 

 

Bibliografia 

 
700 lat myśli polskiej, t. 4, Filozofia i myśl społeczna w latach 1700–1830, 

cz. 1: Okres saski 1700–1763, wybrał i oprac. M. Skrzypek, 

Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa 2000. 
A Companion to the Catholic Enlightenment in Europe, red. U. L. Lehner, 

M. Printy, Brill, Leiden 2010. 

Aleksandrowska E., Pijarzy w środowisku pijarskim polskiego Oświecenia, 

[w:] Wkład pijarów do nauki i kultury w Polsce XVII–XIX wieku, red. I. 

Stasiewicz-Jasiukowa, Instytut Historii Nauki, Oświaty i Techniki 

PAN, Warszawa 1993, s. 37–50. 
Aufklärung als Mission, red. W. Schneiders, Hitzeroth Verlag, Marburg 

1993. 

Bal K., Paź B., Dziedzictwo Christiana Wolffa w Polsce, [w:] Ch. Wolff, Au-

tobiografia, tłum. J. Wilk, Wydawnictwo Uniwersytetu Wrocławskie-

go, Wrocław 1997. 

Banaszkiewcz A., Karta Praw Podstawowych jako „uwieńczenie” unijnego 

systemu ochrony praw człowieka, „Studia Erasmiana Wratislaviensia” 

2010, t. 4, s. 175–193. 

Bargieł F., Geneza i przyczyny niewiary według Jerzego Gengella SJ (1657–

1727), „Rocznik Wydziału Filozoficznego TJ w Krakowie” 1990, 

                                                           
94 Tamże, s. 20–21. 
95 Pisał Stanisław Judycki, filozof, nie kaznodzieja: „I jeszcze jedna kwestia końcowa, 

kwestia nieco spekulatywna, co do której należy zachować ostrożność, a mianowicie 

pewna diagnoza dotycząca przyszłych dziejów społecznych świata. Wydaje mi się, że 

pomimo ogromnych mas ludzi, które tam żyją, mimo rozwoju ekonomicznego 

i cywilizacyjnego w ostatnich czasach, mimo wielotysiącletnich dziejów – Wschód jest 

martwy, martwy duchowo. Zachód pokryła skorupa konsumeryzmu i oczekiwania, lecz 

jest to skorupa, pod którą żarzy się lawa. Tą lawą jest chrześcijaństwo, jego antropologia i 

eschatologia. Oczekujemy teraz nowej inspiracji pochodzącej z tego jedynego żaru, który 

jako ludzkość posiadamy. Być może, podkreślam, być może, w pojawieniu się tej nowej 

inspiracji polski duch będzie miał rolę do odegrania – musimy go jednak wspomagać”: 

S. Judycki, Czy edukacja bez filozofii prowadzi do istotnej ułomności intelektualnej i duchowej?, 

„Znak” 2005, nr 5 (600), s. 88. Por. tenże, Wolność i wychowanie, [w:] Filozofia i 

pedagogika. Studia i szkice, red. P. Dehnel, P. Gutowski, Wydawnictwo Naukowe 

Dolnośląskiej Szkoły Wyższej Edukacji TWP we Wrocławiu, Wrocław 2005, s. 56–65; 

tenże, Czy obiektywne dobro i zło są możliwe bez Boga?, „Diametros” 2006, t. 7, s. 138–141.  

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

36 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

s. 101–127. 
Bargieł F., Problem ateizmu i nieśmiertelności duszy ludzkiej w pracach Jerzego 

Gengella SJ (1657–1727), „Rocznik Wydziału Filozoficznego TJ 

w Krakowie” 1989, s. 33–41. 

Baszkiewicz J., Nowy człowiek, nowy naród, nowy świat. Mitologia 

i rzeczywistość rewolucji francuskiej, Państwowy Instytut Wydawniczy, 

Warszawa 1993. 
Berger P. L., Sekularyzm w odwrocie, „Res Publica Nowa” 1998, t. 12, 

nr 1.  
Bianchi S., Le vandalisme révolutionnaire ou la naissance d'un mythe, dans La 

légende de la Révolution, (colloque tenu en 1986 à Clermont), Éditions Ado-

sa, Paris 1988. 

Biesaga T., Niepowodzenia nowożytnego i współczesnego projektu etyki, 

[w:] Spór o etykę (Materiały z X Jagiellońskiego Sympozjum Etycznego), 

red. J. Pawica, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 
1999, s. 133–142. 

Blacke J., Europa XVIII wieku 1700–1789, tłum. J. Mikos, Państwowy In-

stytut Wydawniczy, Warszawa 1997. 
Blom Ph., Enlightening the World Encyclopédie, the Book that Changed the 

Course of History, Palgrave Macmillan, New York 2005. 

Bluche F., Le Despotisme éclaire, Fayard, Paris 1968. 

Bolton Ch. A., Church Reform in 18th Century Italy (The Synod of Pistoia, 

1786), Nijhoff, Hague 1969. 

Borowik I. , Socjologia religii w XX wieku od „odkrycia” sekularyzacji do jej 

zanegowania, „Ateneum Kapłańskie” 2003, t. 141, zeszyt 1 (566), 

s. 34–46. 
Braudel F., Histoire et sciences sociales. La longue durée, „Annales. Histoire, 

Sciences Sociales” 1958, t. 13, nr 4, s. 725–753. 
Braudel F., Historia i trwanie, tłum. B. Geremek, przedm. B. Geremek, 

W. Kula, „Czytelnik”, Warszawa 1971, 1999. 
Brockliss L. W. B., Calvet’s Web. Enlightenment and the Republic of Letters 

in Eighteenth-Century France, Oxford University Press, Oxford 2002. 

Brockliss L. W. B., Higher Education in the Seventeenth and Eighteenth Cen-

turies. A Cultural History, Oxford University Press, Oxford 1987. 

Bronk A., Religia w listach Fryderyka Wielkiego (1712–1786), [w:] Księga 

pamiątkowa ku czci Włodzimierza Pawluczuka, red. E. Matuszczyk, M. 

Krzywosz, Białystok 2004, s. 195–216. 

Butterwick-Pawlikowski R., Między Oświeceniem a katolicyzmem, czyli 

o katolickim oświeceniu i oświeconym katolicyzmie, „Wiek Oświecenia” 

2014, t. 30, s. 11–55. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

37 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

Chamcówna M., Epoka wielkiej reformy, [w:] M. Chamcówna, K. Mro-

zowska, Dzieje Uniwersytetu Jagiellońskiego w latach 1765–1850, t. 2, cz. 

1, PWN, Kraków 1965. 

Chamcówna M., Uniwersytet Jagielloński w dobie Komisji Edukacji Narodo-

wej, t. 1: Szkoła Główna Koronna w okresie wizyty i rektoratu Hugona Koł-

łątaja 1777–1786, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1957. 

Chateaubriand F.-R. de, Geniusz chrześcijaństwa, tłum. A. Loba, Klub 

Książki Katolickiej, Poznań 2003. 

Chaunu P., Cywilizacja wieku Oświecenia, tłum. E. Bąkowska, Państwowy 

Instytut Wydawniczy, Warszawa 1993. 

Cisło W., Die Religionskritik der französischen Enzyklopädisten, Peter Lang, 

Frankfurt am Main 2001. 
Crevier J. B. L., De l’éducation publique. Populus sapiens, gens magna, Am-

sterdam 1762. 

Czerkawski J., Filozofia a oświecenie chrześcijańskie w Polsce, „Roczniki Fi-

lozoficzne” 1979, t. 27, z. 1, s. 259–264. 
Daoust J., Encyclopédie et jésuites de Trévoux 1751–1752, „Etudes” 1952, 

s. 179–191. 
Darnton R., The Forbidden Best-Sellers of Pre-Revolutionary France, W. W. 

Norton and Company, London 1995. 
Darowski R., Stosunek Andrzeja Rudzkiego (1713–1766) do filozofii Kartezju-

sza, [w:] tenże, Studia z filozofii w Polsce w XVII i XVIII wieku, Wydział 

Filozoficzny Towarzystwa Jezusowego, Kraków 1998, s. 273–282. 
de Dijn A., The Politics of Enlightenment. From Peter Gay to Jonathan Israel, 

„The Historical Journal” 2012, t. 55, s. 785–805. 
Desaultes A., Les „Memoires de Trévoux” et de le mouvement des idées au 

XVIIIe siècle 1701–1734, Institutum historicum S. I., Roma 1956. 

Diderot D., Plan d’une université pour le Gouvernement de Russie ou d’une 

éducation publique dans toutes les sciences, [w:] Œuvres complètes de Diderot 

revues sur les éditions originales, red. J. Assézat, M. Tourneux, t. 3, 

Garnier frères, Paris 1875. 
Dilthey W., Friedrich der Große und die deutsche Aufklärung, [w:] tenże, Ge-

samte Schriften, t. 3, B. G. Teubner, Leipzig 1927. 

Dixon S., „Prosveshchenie”. Enlightenment in Eighteenth-Century Russia, 

[w:] Peripheries of the Enlightenment, red. R. Butterwick, S. Davies, G. 

Sánchez Espinosa, „Studies on Voltaire and the Eighteenth Century” 
2008, nr 1, s. 229–250. 

Dmitruk K. M., Oświecenie – konteksty zmiany kulturowej, „Wiek Oświece-

nia” 2001, t. 17, s. 47–65. 

Donato C., Rewriting Heresy in the Encyclopedie d’Yverdon 1770–1780, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

38 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

„Cromohs” 2002, t. 7, s. 1–26. 
Drałus D., Krytyka Oświecenia w filozofii moralności Alasdaira MacIntyre’a, 

„Nowa Krytyka. Czasopismo Filozoficzne” 2000, t. 11, s. 113–135. 

Drozdowicz Z., O racjonalności w filozofii nowożytnej. Wykłady, Wydawnic-

two Naukowe UAM, Poznań 2008. 

Drozdowicz Z., Standards of Philosophical Rationality. Traditions and Mod-

ern Times, LIT Verlag, Berlin 2013. 

Dzieje Uniwersytetu Jagiellońskiego w latach 1364–1764, t. 1, red. K. Lepszy, 

PWN, Kraków 1964. 
Encyclopédie ou dictionnaire universel raisonné des sciences, des arts et des méti-

ers, par une société de gens de lettres. Mis en ordre et publié par... [Denis] Di-

derot et quant à la partie mathématique par... ... [Jean le Rond] D’Alembert, 

t. 1–35, Briasson, David, le Breton, Durand, Paris 1751–1780; reprint 
F. Frommann Verlag, Stuttgart 1966–1995; wydanie elektroniczne – 
Redon, Marsanne 1999. 

Engelbrecht H., Geschichte des österreichischen Bildungswesens, t. 3, Von der 

frühen Aufklärung bis zum Vormärz, Österreichischer Bundesverlag, 

Wien 1984. 
Enlightened Reform in Southern Europe and its Atlantic Colonies, c. 1750–

1830, red. G. Paquette, Ashgate, Aldershot, 2009.  
Evangelische Schulordnungen, red. R. Vorbaum, t. 3, Bertelsmann, Güters-

loh 1864. 
Felbiger J. I., Eigenschaften, Wissenschaften und Bezeige rechtschaffener Schul-

leute, wyd. W. Kahl, Paderborn 1915. 

Félice Ch. de, L’„Encyclopédie” d’Yverdon. Une „Encyclopédie” suisse au 

siècle des Lumières, Fondation de Félice, Yverdon-les-Bains 1999. 

Fooken E., Die geistliche Schulaufsicht und ihre Kritiker im 18. Jahrhundert, 

Deutscher Fachschriften-Verlag, Wiesbaden 1967. 
Freye A., Die Josephinischen Reformen in Österreich unter Maria Theresia 

und Joseph II. mit dem Schwerpunkt der Kirchenreform, GRIN Verlag, 

München 2007. 
Friedrich II, Über die Erziehung. Brief eines Genfers an Herrn Burlamaqui, 

Professor in Genf, [w:] Die Werke Friedrichs des Großen in deutscher Über-

setzung, red. G. B. Volz, tłum. F. Oppeln-Bronikowski, t. 8, Hobbing, 

Berlin 1913. 
Gardner S., Spinoza, Enlightenment, and Classical German Philosophy, „Di-

ametros” 2014, t. 40, s. 22–44. 

Gawron K. M., O tożsamość europejską – spór Habermasa i Ratzingera, Por-

tal Spraw Zagranicznych, http://www.psz.pl/117-polityka/karolina-

maria-gawron-o-tozsamosc-europejska-spor-habermasa-i-ratzingera 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

39 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

[dostęp 4.01.2015]. 
Gay P., The Enlightenment. An Interpretation, t. 1: The Rise of Modern Pa-

ganism, t. 2: The Science of Freedom, Knopf, New York 1966–1969. 

Geography and Enlightenment, red. D. N. Livingstone, C. W. J. Withers, 

University of Chicago Press, Chicago, IL, 1999. 
Gordon, D. H., The Censoring of Diderot’s Encyclopédie and the Reestablished 

Text, Columbia University Press, New York 1960. 

Grell Ch., Le dix-huitième siècle et l’antiquité en France. 1680 – 1789, t. 1–2, 

Voltaire Foundation, Oxford 1995. 
Grimm G., Elitäre Bildungsinstitution oder „Bürgerschule”? Das österreichische 

Gymnasium zwischen Tradition und Innovation 1773 – 1819, Peter Lang, 

Frankfurt am Main 1995. 
Gut P., The Legacy of Spinoza. The Enlightenment According to Jonathan Isra-

el, „Diametros” 2014, t. 40, s. 45–72. 

Habermas J., Między naturalizmem a religią. O potrzebie „post-metafizycznej” 

refleksji, „Nowa Krytyka. Czasopismo Filozoficzne”, tłum. M. Łuka-

siewicz, http://www.nowakrytyka.pl/spip.php?article288 [dostęp 
4.01.2015]. 

Habermas J., Przedpolityczne moralne podstawy państwa, którego zasadą jest 

wolność, tłum. A. M. Kaniowski, http://www.filozo-

fia.umk.pl/pliki/habermas_ratzinger_tlumaczenie_i_v.doc [dostęp 

4.01.2015]. 
Habermas J., Religia potrzebuje nowego przekładu, „Europa” 2004, nr 1. 

Habermas J., Wierzyć i wiedzieć, „Znak” 2002, t. 54, nr 9 (568), s. 8–21. 

Hazard P., Kryzys świadomości europejskiej 1680–1715, tłum. J. Lalewicz, 

A. Siemek, wstęp M. Żurowski, Państwowy Instytut Wydawniczy, 

Warszawa 1974. 
Hazard P., Myśl europejska w XVIII wieku. Od Monteskiusza do Lessinga, 

tłum. H. Suwała, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1972. 
Heinemann M., Schule im Vorfeld der Verwaltung. Die Entwicklung der Preu-

ßischen Unterrichtsverwaltung von 1771–1800, Vandenhoeck & Ruprecht, 

Göttingen 1974. 
Helfert J. A., Die österreichische Volksschule. Geschichte – System – Statistik, 

t. 1: Gründung der österreichischen Volksschule durch Maria Theresia, Prag 

1860, s. 181–251. 
Hettwer H., Herkunft und Zusammenhang der Schulordnungen, v. Hase 

& Koehler, Mainz 1965. 
Horkheimer M., Adorno T. W., Dialektyka oświecenia, tłum. M. Łuka-

siewicz, Wydawnictwo IFiS PAN, Warszawa 1994. 

Israel J., A Revolution of the Mind. Radical Enlightenment and the Intellectual 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

40 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

Origins of Modern Democracy, Princeton University Press, Princeton, 

NJ 2009. 
Israel J., Democratic Enlightenment. Philosophy, Revolution, and Human 

Rights, 1750–1790, Oxford University Press, Oxford 2011. 

Israel J., Enlightenment Contested. Philosophy, Modernity, and the Emancipa-

tion of Man 1670–1752, Oxford University Press, Oxford 2006. 

Israel J., Enlightenment! Which Enlightenment?, „Journal of the History 

of Ideas” 2006, t. 67, s. 523–545. 
Israel J., Radical Enlightenment. Philosophy and the Making of Modernity, 

1650–1750, Oxford University Press, Oxford 2001. 

Jan Paweł II, Pamięć i tożsamość. Rozmowy na przełomie tysiącleci, Spo-

łeczny Instytut Wydawniczy „Znak”, Kraków 2005. 

Janeczek S., „Ojcze nasz” Augusta Cieszkowskiego. Ideologia, filozofia religijna, 

katolicka nauka społeczna? Przegląd stanowisk (w druku). 

Janeczek S., Antoni Popławski SchP a problem religii w szkołach Komisji Edu-

kacji Narodowej, [w:] W kręgu dziejów Kościoła i rodziny franciszkańskiej, 

red. R. Prejs, Bracia Mniejsi Kapucyni, Warszawa 1999, s. 99–114. 

Janeczek S., Czym była oświeceniowa „philosophia recentiorum”, „Kwartal-

nik Filozoficzny” 1998, t. 26, z. 1, s. 115–128. 

Janeczek S., Dydaktyka logiki w szkołach KEN a koncepcja logiki w „Wielkiej 

Encyklopedii Francuskiej”, „Rocznik Historii Filozofii Polskiej” 

2011/2012, t. 4/5, s. 105–134. 

Janeczek S., Edukacja oświeceniowa a szkoła tradycyjna. Z dziejów kultury in-

telektualnej i filozoficznej, Wydawnictwo KUL, Lublin 2008. 

Janeczek S., Filozofia w „Wielkiej Encyklopedii Francuskiej”, [w:] Z badań 

nad filozofią XVII wieku, jej źródłami i kontynuacjami, red. H. Jakuszko, 

Lubelskie Towarzystwo Naukowe, Lublin 2013, s. 157–170. 

Janeczek S., Geneza nowożytnego arystotelizmu chrześcijańskiego, [w:] Oblicza 

filozofii XVII wieku, red. S. Janeczek, Wydawnictwo KUL, Lublin 

2008, s. 477–512. 

Janeczek S., Ideały wychowawcze i dydaktyczne w szkolnictwie pijarskim 

a „oświecenie chrześcijańskie”. Próba syntezy, „Nasza Przeszłość” 1994, 

t. 49, nr 82, s. 115–161. 

Janeczek S., Ideały wychowawcze w edukacji oświeceniowej (w perspektywie 

historii intelektualnej). Z dziejów Komisji Edukacji Narodowej, „Roczniki 

Kulturoznawcze” 2015, t. 6, nr 2, s. 5–37. 

Janeczek S., Ideały wychowawcze w szkołach Komisji Edukacji Narodowej – 

między „nauką moralną” a „nauką chrześcijańską”, [w:] Humanitas 

i christianitas w kulturze polskiej, red. M. Hanusiewicz-Lavallee, Wy-

dawnictwo Neriton, Warszawa 2009, s. 293–318. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

41 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

Janeczek S., Ideologie zła a dziedzictwo oświecenia w interpretacji Jana Pawła 

II. Na kanwie Pamięci i tożsamości, [w:] Wokół „Pamięci i tożsamości”, 

red. A. Olech, M. Rembierz, Wydawnictwo „Esus”, Poznań 2010, 
s. 137–148. 

Janeczek S., Jeszcze raz o dydaktyce logiki w oświacie Komisji Edukacji Naro-

dowej. Ujęcie É.B. de Condillaca a przepisy i praktyka szkolna, [w:] W kie-

runku filozofii klasycznej inspiracje i kontynuacje. Księga jubileuszowa ofia-

rowana Profesorowi Edwardowi Nieznańskiemu, red. J. Krokos, K. Świę-

torzecka, R. Tomanek, Wydawnictwo UKSW, Warszawa 2008, 
s. 471–483. 

Janeczek S., Koncepcja historii filozofii w kontekście relacji: światopogląd a fi-

lozofia, [w:] Światopoglądowe odniesienia filozofii polskiej, red. S. Jane-

czek, R. Charzyński, M. Maciołek, Wydawnictwo KUL, Lublin 
2011, s. 23–35. 

Janeczek S., Logika a teoria poznania. Podręczniki logiki w Polsce w dobie re-

form oświeceniowych na tle europejskim, „Archiwum Historii Filozofii 

i Myśli Społecznej” 1996, t. 41, s. 75–104. 

Janeczek S., Między filozoficzną historią filozofii a historią kultury. Z rozważań 

nad metodą historii filozofii w Polsce, „Roczniki Filozoficzne” 2007, 

t. 60, nr 1, s. 89–108.  
Janeczek S., O historyczności historiografii. Kilka uwag do wizji KEN Am-

broise Joberta, [w:] Universitati serviens. Księga pamiątkowa ku czci Księdza 

Profesora Stanisława Wilka SDB, red. J. Walkusz, M. Krupa, Wydaw-

nictwo KUL, Lublin 2014, s. 421–428. 

Janeczek S., O stereotypie szkoły jezuickiej. Uwagi komparatystyczne, [w:] 

In Christo Redemptore. Księga pamiątkowa ku czci Księdza Profesora Jerzego 

Misiurka, Wydawnictwo Gaudium, Lublin 2001, s. 363–384. 

Janeczek S., Oświecenie chrześcijańskie. Z dziejów polskiej kultury filozoficznej, 

Redakcja Wydawnictw KUL, Lublin 1994. 

Janeczek S., Oświeceniowa kultura naukowa w kontekście filozoficznym. 

Z dziejów Komisji Edukacji Narodowej, „Roczniki Filozoficzne” 2015 

(w druku). 

Janeczek S., Oświeceniowy renesans etyki. Dydaktyka filozofii moralnej w pol-

skim szkolnictwie kościelnym na tle europejskim, „Zeszyty Naukowe Kato-

lickiego Uniwersytetu Lubelskiego” 1992, t. 35, nr 1–2 (137–138), 
s. 33–62. 

Janeczek S., Prepozytywizm filozofii Jean le Rond d'Alemberta?, „Zeszyty 

Naukowe KUL” 2012, t. 55, nr 2 (218), s. 3–24. 
Janeczek S., Przejawy refleksji metafizycznej w filozofii Étienne’a Bennota de 

Condillaca (1715–1780), [w:] Z dziejów filozoficznej refleksji nad człowie-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

42 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

kiem. Księga pamiątkowa ku czci Profesora Jana Czerkawskiego (1939–

2007), red. P. Gutowski, P. Gut, Wydawnictwo KUL, Lublin 2007, s. 

257–274. 
Janeczek S., Racjonalizm kultury intelektualnej Johna Locke’a, „Roczniki 

Kulturoznawcze” 2011, t. 2, s. 51–70. 

Janeczek S., Reforma szkolna Stanisława Konarskiego w kontekście europej-

skim (w perspektywie historii intelektualnej), [w:] Stanisław Konarski i jego 

epoka, red. M. Ślusarska (w druku). 

Janeczek S., Z dziejów genezy nowożytnej filozofii religii. Kartezjusz, 

[w:] Abiit, non obiit. Księga poświęcona pamięci Księdza Profesora Antonie-

go Kościa SVD, red. A. Dębiński i in., Wydawnictwo KUL, Lublin 

2013, s. 575–587. 
Janeczek S., Z dziejów kultury naukowej. Koncepcja nauki Jean le Rond 

d’Alemberta, „Roczniki Kulturoznawcze” 2013, t. 4, nr 1, s. 59–92. 

Janowski Z., Teodycea Kartezjańska, Wydawnictwo „Arcana”, Kraków 

1998. 
Jeismann K.-E., Das preußische Gymnasium in Staat und Gesellschaft. Die 

Entstehung des Gymnasiums als Schule des Staates und der Gebildeten 1787–

1817, Klett-Cotta, Stuttgart 1974. 

Josephinismus als Aufgeklärter Absolutismus, red. H. Reinalter, Böhlau Ver-

lag, Wien 2008. 

Judycki S., Czy edukacja bez filozofii prowadzi do istotnej ułomności intelektu-

alnej i duchowej?, „Znak” 2005, nr 5 (600), s. 79–88.  

Judycki S., Czy obiektywne dobro i zło są możliwe bez Boga?, „Diametros” 

2006, t. 7, s. 138–141. 

Judycki S., Wolność i wychowanie, [w:] Filozofia i pedagogika. Studia i szkice, 

red. P. Dehnel, P. Gutowski, Wydawnictwo Naukowe Dolnośląskiej 

Szkoły Wyższej Edukacji TWP we Wrocławiu, Wrocław 2005, s. 56–
65. 

Kant I., Co to jest Oświecenie, tłum. A. Landman, [w:] T. Kroński, Kant, 

Wiedza Powszechna, Warszawa 1966, s. 164–173. 
Kapitza P. K., Ein bürgerlicher Krieg in der gelehrten Welt. Zur Geschichte der 

Querelle des Anciens et des Modernes in Deutschland, Fink, München 

1981. 
Katholische Aufklärung – Aufklärung im katholischen Deutschland, red. 

H. Klueting, t. 1–2, Meiner, Hamburg 1993. 
Katholische Aufklärung und Josephinismus, red. E. Kovács, Verlag für Ge-

schichte und Politik, Wien 1979. 

Kołłątaj H., Stan Oświecenia w Polsce w ostatnich latach panowania Augusta 

III 1750–1764, oprac. J. Hulewicz, Zakład Narodowy im. Ossoliń-

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

43 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

skich, Wrocław 1953. 

Kostkiewiczowa T., Co to jest oświecenie? – wprowadzenie do dyskusji, 

„Wiek Oświecenia” 2001, t. 17, s. 9–31. 

Kracik J., Ewangelicznie i rozumnie. Oświecenie katolickie, „Znak” 1992, 

nr 12 (451), s. 57–69. 
Krömer U., Johann Ignaz von Felbiger. Leben und Werk, Herder Verlag, Frei-

burg in Breisgau 1966. 

Królikowska A., Kierunek studiów a religijność i stosunek do religii, „Studia 

Sociologica” 2009, nr 19, s. 59–81. 
L’Encyclopédie d’Yverdon et sa résonance européenne. Contextes – contenus – 

continuités, red. J.-D. Candaux i in., Slatkine, Genève 2005. 

La Querelle des Anciens et des Modernes. XVIIe – XVIIIe siècles, red. A.-M. 

Lecoq, Gallimard, Paris 2001. 
La Vopa A. J., A New Intellectual History? Jonathan Israel’s Enlightenment, 

„The Historical Journal” 2009, t. 52, s. 717–738. 
Le Ru V., Subversives lumières. L’encyclopédie comme machine de guerre, 

CNRS Éditions, Paris 2007. 

Libiszowska-Żółtkowska M., Postawy inteligencji wobec religii. Studium so-

cjologiczne, IFiS PAN, Warszawa 1991. 

Lough J., Essays on the Encyclopédie of Diderot and d’Alembert, Oxford Uni-

versity Press, London 1968. 
Maass F., Der Frühjosephinismus, Herold, Wien 1969. 

Maciejewski J., Dylematy wolności. Zmierzch sarmatyzmu i początki oświece-

nia w Polsce, Oficyna Wydawnicza „Latona”, Warszawa 1994. 

MacIntyre A., Dlaczego oświeceniowy projekt uzasadnienia moralności był 

skazany na niepowodzenie?, „Znak” 1992, t 12 (451), s. 45–56; toż jako: 

Dziedzictwo cnoty. Studium z teorii moralności¸ tłum. J. Hołówka, wstęp. 

A. Chmielewski, PWN, Warszawa 1996, s. 109–127. 
MacMahon D. M., „What are Enlightenments?”, „Modern Intellectual 

History” 2007, t. 4, nr 3, s. 601–616. 

Mariański J, Sekularyzacja – desekularyzacja – nowa duchowość. Studium so-

cjologiczne, Zakład Wydawniczy „Nomos”, Kraków 2013. 

Mickiewicz A., Dzieła, t. 1, „Czytelnik”, Warszawa 1955. 

Między barokiem a oświeceniem. Nowe spojrzenie na czasy saskie, red. K. Sta-

siewicz, S. Achremczyk, Ośrodek Badań Naukowych im. 
W. Kętrzyńskiego, Olsztyn 1996. 

Mrozowska K., Koncepcje pedagogiczne Oświecenia: Rolland d’Erceville – De-

nis Diderot – Komisja Edukacji Narodowej. Studium porównawcze, „Ro-

zprawy z dziejów oświaty” 1976, t. 19, s. 36–37. 

Neugebauer W., Absolutistischer Staat und Schulwirklichkeit in Brandenburg–

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

44 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

Preussen, W. de Gruyter, Berlin 1985. 

Northeast C. M., The Parisians Jesuits and the Enlightenment 1700–1762, 

Voltaire Foundation, Oxford 1991. 

Opałek K., Prawo natury u polskich fizjokratów, Książka i Wiedza, War-

szawa 1953. 
Pappas J. N., Berthier's Journal de Trévoux and the Philosophes, Studies on 

Voltaire and the Eighteenth Century, Institut et Musée Voltaire, Genève 

1957. 
Piechowiak M. , Aksjologiczne podstawy Karty praw podstawowych Unii Eu-

ropejskiej, „Studia Prawnicze” 2003, nr 1 (155), s. 5–29. 

Pocock J. G. A. Barbarism and Religion, t. 1–5, Cambridge University 

Press, Cambridge 1999–2011. 
Pohoska H., „Rewolucja szkolna” we Francji 1762–1772, Towarzystwo Na-

ukowe Warszawskie, Warszawa 1933. 

Pohoska H., Sprawa oświaty ludu w dobie Komisji Edukacji Narodowej, Wy-

dawnictwo M. Arcta, Kraków 1925. 

Popławski A., O rozporządzeniu i wydoskonaleniu edukacji obywatelskiej pro-

jekt Prześwietnej Komisji Edukacji Narodowej korony Polskiej i W. Ks. lit. 

W marcu 1774 podany, Warszawa 1775, [w:] tenże, Pisma pedagogiczne, 

wyd. S. Tync, Zakład im. Ossolińskich, Wrocław 1957, s. 30–34. 

Powszechna encyklopedia filozofii, red. A. Maryniarczyk i in., t. 3, Polskie 

Towarzystwo Tomasza z Akwinu, Lublin 2002. 

Protokoły posiedzeń Towarzystwa do Ksiąg Elementarnych 1775–1792, wyd. T. 

Wierzbowski, Komisja Edukacji Narodowej i jej szkoły w Koronie, z. 36, 

Warszawa 1908. 
Przepis Komisji Edukacji Narodowej na szkoły wojewódzkie, cyt. za: Ustawo-

dawstwo szkolne za czasów KEN. Rozporządzenia, ustawy pedagogiczne i or-

ganizacyjne (1773–1793), wyd. J. Lewicki, Wydawnictwo M. Arcta, 

Kraków 1925. 
Reble A., Geschichte der Pädagogik, Klett-Cotta, Stuttgart 1951, 1789. 

Ricuperati G., In margine al Radical Enlightenment di Jonathan I. Israel, 

„Rivista Storica Italiana” 2003, t. 115, nr 1, s. 285–329. 
Rieser H., Der Geist des Josephinismus und sein Fortleben. Der Kampf der Kir-

che um ihre Freiheit, Herder Verlag, Wien 1963. 

Robertson J., The Case for the Enlightenment. Scotland and Naples 1680–

1760, Cambridge University Press, Cambridge 2005. 

Robertson R., Religion and the Enlightenment. A Review Essay, „German 

History” 2007, t. 25, nr 3, s. 422–432. 
Rosenblatt H., The Christian Enlightenment, [w:] The Cambridge History of 

Christianity, t. 7, Enlightenment, Reawakening and Revolution 1660–1815, 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

45 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

red. S. I. Brown, T. Tackett, Cambridge University Press, Cambridge 
2006, s. 283–301. 

Rostworowski E., Ksiądz pleban Kołłątaj, [w:] Wiek XIX. Prace ofiarowane 

Stefanowi Kieniewiczowi w 60. rocznicę urodzin, PWN, Warszawa 1967, 

s. 49–63. 

Roszak S., „Settecento” czy „Illuminismo” – dylematy oświeceniowe w świetle 

najnowszych badań włoskich, „Wiek Oświecenia” 2001, t. 17, s. 33–46. 

Rowland T., Niedokończona budowla, „Tygodnik Powszechny” 2009, 

nr 14 (3117). 
Sagan D., Teoria inteligentnego projektu – argumenty za i przeciw, [w:] Filozo-

fia przyrody, Lublin, red. S. Janeczek i in., Wydawnictwo KUL, Lu-

blin 2013, s. 335–383. 
Salmonowicz S., Fryderyk II, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wro-

cław 1981, 1996. 

Schneider B., Katholische Aufklärung. Zum Werden und Wert eines For-

schungsbegriffs, „Revue d’Histoire Ecclesiastique”, 1998, t. 93, s. 354–

397. 
Sheehan J., Enlightenment, Religion, and the Enigma of Secularization: A 

Review Essay, „American Historical Review” 2003, t. 108, z. 4, s. 

1061–1080. 

Skrzypek M., Ambiwalencje oświeceniowych pojęć religijnego fanatyzmu, entu-

zjazmu i tolerancji. Filozofowie oświecenia o Konfederacji Barskiej, [w:] Filo-

zofia a religia w dziejach polskiej filozofii. Inspiracje – krytyka, red. S. Jane-

czek, A. Starościc, Wydawnictwo KUL, Lublin 2014, s. 49–83. 

Skrzypek M., Oświecenie francuskie a początki religioznawstwa, Zakład Na-

rodowy im Ossolińskich, Wrocław 1989. 
Sorkin D., The Religious Enlightenment. Protestants, Jews, and Catholics from 

London to Vienna, Princeton University Press, Princeton, NY, 2008. 

Stanzel J., Die Schulaufsicht im Reformwerk des Johann Ignaz von Felbiger 
(1724–1788). Schule, Kirche und Staat in Recht und Praxis des aufgeklärten 

Absolutismus, Schöningh, Paderborn 1976. 

Stasiewicz-Jasiukowa I., Człowiek i obywatel w piśmiennictwie naukowym 

i podręcznikach polskiego Oświecenia, Zakład Narodowy im. Ossoliń-

skich, Wrocław 1979. 

Stasiewicz-Jasiukowa I., Poglądy na naukę w Polsce okresu Oświecenia na tle 

ogólnoeuropejskim, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1967. 

Stasiewicz-Jasiukowa I., Rola oświeconego katolicyzmu w rozwoju myśli nau-

kowej i pedagogicznej we wczesnym polskim Oświeceniu, „Analecta. Studia 

i Materiały z Dziejów Nauki” 1998, t. 7, z. 1, s. 79–92. 

Stenger G., L'Affaire des cacouacs. Trois pamphlets contre les Philosophes des 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

46 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

Lumières, Université de Saint-Etienne, Saint-Étienne 2004. 

Stuurman S. , Pathways to the Enlightenment. From Paul Hazard to Jonathan 

Israel, „History Workshop Journal” 2002, t. 54, s. 227–235. 

Śliwiński T., Religijność Kartezjusza, czyli o ostatecznym Testamencie Boga, 

„Nowa Krytyka” 2004, t. 17, s. 93–109. 

Śniadecki J., Żywot literacki Hugona Kołłątaja, oprac. H. Barycz, Zakład 

Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1951. 

Talmon J. L., O demokracji totalitarnej, „Znak” 1992, t. 2 (443), s. 67–80. 

Talmon J. L., The Origins of Totalitarian Democracy, Secker & Warburg, 

London 1952. 

Teinert Z., Habermas i Ratzinger. Wiara i wiedza w dobie sekularyzacji, „Po-

znańskie Studia Teologiczne” 2006, t. 20, s. 151–168. 

The Enlightenment in National Context, red. R. Porter, M. Teich, Cam-

bridge University Press, Cambridge 1981. 
Une éducation pour la démocratie. Textes et projets l’époque révolutionnaire, red. 

B. Baczko, Gamier, Paris 1982. 
Valjavec F., Geschichte der abendländischen Aufklärung, Herold, Wien 1961. 

Van Kley D. K., Christianity as Casualty and Chrysalis of Modernity. The 

Problem of Dechristianization in the French Revolution, „American Histor-

ical Review” 2003, t. 108, z. 4, s. 1081–1104. 
Vissière J.-L., La secte des empoisonneurs. Polémiques autour de l'Encyclopédie 

de Diderot et d’Alembert, Université de Provence, Aix-en-Provence 

1993. 
Voltaire, Epitre a l’auteur du nouveau livre des trois imposteurs, Paris 1769. 

Wierzbowski T., Szkoły parafialne w Polsce i na Litwie za czasów Komisji 

Edukacji Narodowej 1773–1794, Książnica Polska w Warszawie, Kra-

ków 1921. 
Wilson A. M., Diderot. The Testing Years 1713–1759, Oxford University 

Press, New York 1957. 
Winner G., Die Klosteraufhebungen in Niederösterreich und Wien, Herold, 

Wien 1967. 

Wokół teorii krytycznej Jürgena Habermasa, red. A. M. Kaniowski, 

A. Szahaj, Wydawnictwo Kolegium Otryckiego, Warszawa 1987. 
Wrzosek W., Historia – kultura – metafora. Powstanie nieklasycznej historio-

grafii, Wydawnictwo Leopoldinum Fundacji dla Uniwersytetu Wro-

cławskiego, Wrocław 1995. 

Zabieglik S., Filozofia szkockiego Oświecenia, „Edukacja Filozoficzna” 

1993, t. 16, s. 179–188. 

Zabieglik S., Wiek doskonalenia – z filozofii szkockiego Oświecenia, „Zeszyty 

Naukowe Politechniki Gdańskiej” 1997, Filozofia III, nr 558, s. 333. 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

47 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

Żbikowski P., Hugo Kołłątaj. Więzień i poeta, Daimonion, Lublin 1993. 

Życiński J., Chrześcijaństwo a dziedzictwo oświecenia, [w:] U progu trzeciego 

tysiąclecia. Człowiek – nauka – wiara, red. A. Białecka, J. J. Jadacki, 

Wydawnictwo Naukowe „Semper”, Warszawa 2001, s. 143–155. 

 
 

Summary 
 

The Role of the Christian Enlightenmentin the Culture  

of the Eighteenth Century 
 
This paper has been written in the spirit of the history of intellectual culture, and it 

discusses the problems of the specific ideological culture of the eighteenth century. Con-
trary to the influential views held by many historians who stress the dominant process of 

secularization in the culture of the Enlightenment, the paper indicates that despite ration-
alist elements Christianity remained an integral element of the culture of this epoch. 

By virtue of analyses conducted on the grounds of scientific culture and education, there-

fore the most fundamental tools of popularization of the then culture, we are entitled 
even to state that Christians inspiration was not only an essential, but actually basic point 

of reference for eighteenth-century culture. Thus in the spirit of the so-called long dura-
tion (longue durée), underlined by contemporary historiography, the so-called religious 

enlightenment, above all Christian Enlightenment is not only a cultural fact, but it does 

make up the mainstream Enlightenment. 
 

Keywords: XVIIIth century; Enlightenment; Christianity and culture 

 
Summarised by Stanisław Janeczek 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06



 

  

 

48 
Stanisław Janeczek, Rola Oświecenia chrześcijańskiego… 

Zusammenfassung 
 

Die Rolle der christlichen Aufklärung in der Kultur des 18. Jahrhunderts 

 
Der Artikel bespricht im Geiste der Geschichte der intellektuellen Kultur die Proble-

matik der ideellen Eigenart der Kultur des 18. Jahrhunderts. Entgegen einflussreichen 

Überzeugungen vieler Historiker, die den dominierenden Charakter der Säkularisie-
rungsprozesse der Kultur der Aufklärung unterstreichen, weist der Artikel darauf hin, 

dass das Christentum trotz unzweifelhafter Anwesenheit von rationalistischen Motiven 
ein integraler Bestandteil der Kultur dieser Epoche geblieben sei. Die Untersuchungen, 

die auf dem Boden der Wissenschaftskultur und des Bildungswesens, also den fundamen-
talsten Werkzeugen der Verbreitung der zeitgenössischen Kultur, durchgeführt wurden, 

lassen sogar die Feststellung zu, dass die christliche Inspiration nicht nur ein wesentli-

cher, sondern sogar ein elementarer Bezugspunkt der Kultur des 18. Jahrhunderts geblie-
ben sei. Daher bildet die sog. religiöse Aufklärung, allen voran die christliche Aufklärung 

im Sinne der durch die gegenwärtige Historiographie betonten langen Dauer (longue 

durée) nicht nur eine kulturelle Tatsache, sondern sie konstituiert eine dominierende 

Strömung (mainstream Enlightenment). 

 

Schlüsselworte: das 18. Jahrhundert, Aufklärung, Christentum, Kultur 
 

Ins Deutsche übersetzt von Anna Pastuszka 

 

 

Information about Author: 
 

STANISŁAW JANECZEK, Professor Dr. Habil., Department of Philoso-

phy, John Paul II Catholic University of Lublin, Poland; address for corre-
spondence:  Wydział Filozofii KUL, Al. Racławickie 14, PL 20–950  Lublin.    

E-mail: janeczek@kul.pl  
 

 

 

Pobrane z czasopisma http://kulturaiwartosci.journals.umcs.pl
Data: 07/01/2026 07:01:06

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

