
Historia, socjologia, kulturoznawstwo
DOI:10.17951/sb.2015.9.41
Studia Białorutenistyczne 9/2015

Беларусазнаўчыя даследаванні 9/2015

Wpływ pogranicza religijno-etnicznego na specyfikę kulturową danego te-
renu jest bezsporny, jako przykład może posłużyć sytuacja wyznaniowa 
w obwodzie białostockim w  latach 30. XIX wieku. Obszar ten zamiesz-

kiwali rzymscy katolicy i grekokatolicy1, którzy podlegali pod jurysdykcję unickiej 
diecezji litewskiej z siedzibą konsystorza w Żyrowicach. Zasięgiem administracyjnym 
obwód białostocki obejmował dwa dekanaty – białostocki, który tworzyły parafie po-
wiatu sokólskiego i białostockiego oraz dekanat bielski z parafiami w powiecie drohi-
czyńskim i bielskim. 

Na początku lat 30. XIX wieku grekokatolików i rzymskich katolików dzieliła już 
niewielka granica, przy czym elastyczność ta odnosiła się wyłącznie do unitów. Różni-
ły ich nie tyle sprawy dogmatyczne, ile obrzędowość i pewne tradycje. W tej sytuacji 
dochodziło do konwersji unitów. Poczynając od XVII wieku, masowo na rzymski ka-
tolicyzm przechodziła szlachta ruska. Początkowo sporadycznie, później częściej, kon-
wersji dokonywali, stanowiący ponad 90% wszystkich wiernych, chłopi. Zjawisko to 
nasiliło się od drugiej połowy XVIII wieku. Zmiana obrządku na łaciński wśród unitów 
do pierwszej ćwierci XIX wieku nie napotykała większych przeszkód, z wyjątkiem na-
pomnień słownych parochów i  zaleceń dziekanów powrotu do unityzmu. Próbowały 

1	 Zastosowano zamiennie terminy grekounici, unici i grekokatolicy. 

Irena Matus
Uniwersytet w Białymstoku (Polska)
University of Białystok (Poland)

E-mail: i.matus@wp.pl

Deklarowanie gotowości przejścia na prawosławie 
duchownych unickich w obwodzie białostockim 
w latach 1836–1839
Дэклараванне уніяцкіх святароў сваёй гатоўнасці перайсці на праваслаўе ў Беластоцкай 
вобласці ў 1836–1839 гадах

Declaring readiness to con version to Orthodoxy by the Uniate clergy in the circuit of Białystok in the 
years 1836–1839

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 13/02/2026 03:30:34

UM
CS



Irena Matus42

Studia Białorutenistyczne 9/2015

przeciwstawiać się temu władze unickie na szczeblu metropolitarnym. Dopiero w dru-
giej połowie lat 30. XIX wieku władze duchowne otrzymały wsparcie władz świeckich 
(głośna sprawa sześciu urzędników białostockich z 1837 roku2). 

Szlachta ruska, poddając się polonizacji i latynizacji, zmieniała wyznanie, chcąc 
w ten sposób uzyskać przywileje, jakimi cieszyła się szlachta polska. Przyczyną kon-
wersji było także postrzeganie unityzmu jako religii wyłącznie chłopskiej, określanej 
dosadnie „chamską wiarą”. Chłopi dokonywali konwersji głównie w wyniku zawie-
rania małżeństw mieszanych wyznaniowo, nacisków ze strony szlachty czy księży. 
Zjawisko to było następstwem daleko posuniętej latynizacji i polonizacji, która cha-
rakteryzowała ówczesną Cerkiew unicką, zwłaszcza na ziemiach białoruskich i  na 
Podlasiu, zacierając różnice między obu obrządkami. Intensywność konwersji warun-
kowało pogranicze, to tu zmiana wyznania występowała najczęściej.

Sprowadzenie unityzmu do rangi wyznania chłopskiego powodowało, że jednocze-
śnie trwał samorzutny proces polonizacji. W XVIII wieku powszechnie już śpiewano, 
modlono się i głoszono kazania po polsku. Język polski stał się w Cerkwi unickiej 
językiem urzędowym3. Wizytacje dziekańskie pokazują, że na początku XIX wieku 
posługiwano się ewangeliarzami w języku polskim, często korzystano także z msza-
łów łacińskich4. Polonizacji grekokatolików sprzyjało pogranicze etniczne.

W języku polskim komunikowali się tu duchowni uniccy pomiędzy sobą i z wierny-
mi. Na początku XIX wieku język polski był językiem wykładowym szkół wszystkich 
szczebli, w  tym także duchownych. Polonizacji Cerkwi unickiej sprzyjała zwłaszcza 
oświata w czasach istnienia Wileńskiego Okręgu Szkolnego, z uniwersytetem i semina-
rium głównym przy nim w Wilnie. Nie bez znaczenia pozostawał fakt, że parochowie 
uniccy byli absolwentami bazyliańskich szkół duchownych bądź seminariów katolic-
kich5. W tych ostatnich nauki teologiczne pobierali wspólnie z alumnami łacińskimi.

Zdarzało się, że seminarzyści i  przedstawiciele służby cerkiewnej wstępowali 
w związki małżeńskie z łacinniczkami, które w tym też wyznaniu wychowywały dzie-
ci, a zwłaszcza córki, praktykujące podobnie jak matki rzymski katolicyzm. Sytuacja 
taka w obwodzie białostockim, w drugiej połowie lat 30. XIX wieku, dotyczyła du-
chownych i służby cerkiewnej parafii w Narwi, Mielniku, wcześniej w Choroszczy6. 

2	 Российский Государственный Историчeский Архив в  Санкт Петербурге (dalej: РГИА), 
ф. 797, oп. 7, д., к. 1 Епископ Иосиф Семашко обер-прокурору Святейшего Синода от 
7.07.1837.

3	 J Maroszek, Dziedzictwo unii kościelnej w krajobrazie kulturowym Podlasia 1596–1996, Białystok 
1996, s. 15.

4	 Księga wizyty dziekańskiej dekanatu podlaskiego w roku 1773 miesiąca Novembra dnia 17 spo-
rządzonej przeze mnie księdza Benedykta Guttorskiego dziekana podlaskiego, plebana golniew-
skiego w roku 1773 miesiąca Novembra dnia 17 iuxta vetu kalendarza sporządzona, opracował 
J. Maroszek, W. F. Wilczewski, Białystok 1996, s. 23–156.

5	 А. Miranowicz, Prawasłaunaja Biełaruś, Biełastok 2009, s. 134.
6	 РГИА, ф. 797, oп. 7, д. 23190, к. 29, Рапортъ Иосифа Семашко Протасову от 17 I  1838; 

A. Mioduszewska, Obecność unitów w księgach metrykalnych parafii w Choroszczy, [w:] Ślada-
mi unii brzeskiej, Lublin–Supraśl 2010, s. 364–365.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 13/02/2026 03:30:34

UM
CS



43Deklarowanie gotowości przejścia na prawosławie duchownych unickich…

Беларусазнаўчыя даследаванні 9/2015

W przypadku małżeństw mieszanych przyszłych parochów śluby odbywały się naj-
częściej w obrządku łacińskim.

Proces latynizacji Cerkwi unickiej nasilił się po synodzie zamojskim w 1720 roku. 
Wprowadzane systematycznie i  wielopłaszczyznowo przemiany objęły wszystkie 
dziedziny życia cerkiewnego: liturgię, obrzędy, instytucje, struktury organizacyjne, 
architekturę i wnętrza świątyń. Przyjęto niektóre dogmaty łacińskie, między innymi 
o pochodzeniu Ducha Świętego, o czyśćcu, o  indulgencjach (odpustach). Zakazano 
udzielania Komunii Świętej (priczaszczania) dzieciom. Zezwolono na odprawianie li-
turgii z użyciem zarówno przaśnego, jak i kwaśnego chleba7. Zmiany dotyczyły także 
spowiedzi i chrztu. Do nabożeństw wprowadzono ciche msze czytane (zwane szep-
tanymi), różaniec i kult świętych rzymskokatolickich8. Zmieniły się szaty liturgiczne 
i strój noszony na co dzień przez duchownych unickich, wprowadzono wzór, fason 
i krój łaciński. Parochów obowiązywało golenie bród i strzyżenie na krótko włosów. 
Skasowano post Piotrowy. Postanowiono wydać dla unitów nowe książki do nabo-
żeństw, zgodnie z tymi dogmatycznymi zmianami, jakie wprowadził synod9. Elimino-
wano nabożeństwa ku czci ruskich świętych prawosławnych 10, a przyjmowano święta 
łacińskie, przykładowo Boże Ciało. 

Architekturę cerkwi unickich upodobniono do kościelnej, podobnie jak ich wnę-
trza. Zlikwidowano ikonostasy, carskie wrota (w obwodzie białostockim ikonostasy 
były na wyposażeniu zaledwie sześciu świątyń unickich, a w nielicznych zachowały 
się jeszcze ich fragmenty). W miejsce ołtarzy (prestołów) i stołów ofiarnych (żertwien-
ników) na wzór łaciński ustawiano we wszystkich cerkwiach w obwodzie białostockim 
ołtarze główne i boczne, ambony, w niektórych konfesjonały, ławki, figury i obrazy 
świętych i świąt rzymskokatolickich, utensylia greckowschodnie zastąpiono łaciński-
mi. Pojawiły się organy (w diecezji litewskiej zamontowano je w 86 świątyniach, co 
stanowiło około 10 procent, w obwodzie białostockim były w połowie świątyń).

Etat proboszcza, nie mówiąc już o wyższych stanowiskach w hierarchii cerkiewnej, 
otrzymywali wychowankowie łacińskich seminariów, całkowicie podporządkowanych 
Kościołowi rzymskokatolickiemu. Świecki kler unicki nigdy nie był traktowany na rów-
ni z księżmi rzymskokatolickimi, znajdował się zwłaszcza w trudnym położeniu ekono-
micznym. Natomiast rekrutujący się spośród polskiej szlachty i dokonujący konwersji 
bazylianie byli w uprzywilejowanej sytuacji, dobrze wykształceni i sytuowani. 

Przy tak daleko posuniętym procesie latynizacji i polonizacji Cerkiew greckokato-
licka znalazła się w trudnej sytuacji. Jej dalsze funkcjonowanie było niemożliwe. Stała 
przed alternatywą: być wchłonięta całkowicie przez Kościół rzymskokatolicki albo 

7	 Znosko prot. K., Istoriczeskij oczerk cerkownoj unii, Moskwa 1993, s. 184; G. F. Kiprianowicz, 
Wysokoprieoswiaszczennyj Iosif Siemaszko mitropolit Litowskij i Wienskij. Oczerk jego żyzni i die-
jatielnosti pо wossojedinieniju zapadnorusskich uniatow s prawosławnoju cerkowiju w 1839 g, 
Wilno 1894, s. 169–170.

8	 А. Miranowicz, op. cit., s. 128–129.
9	 Znosko prot. K., op. cit., s. 185

10	 G. F. Kiprianowicz, op. cit., s. 170.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 13/02/2026 03:30:34

UM
CS



Irena Matus44

Studia Białorutenistyczne 9/2015

połączyć się z  rosyjską Cerkwią prawosławną, czemu sprzyjała ówczesna sytuacja 
polityczna11.

W  1827 roku Józef Siemaszko, wtedy asesor Rzymskokatolickiego Kolegium 
Duchownego w Petersburgu, opracował memoriał, w którym opisał dzieje unii, po-
łożenie Cerkwi greckokatolickiej i  zaproponował zmiany prowadzące do restytucji 
prawosławia. W 1828 roku dokument ten otrzymał akceptację władz i z minimalnymi 
poprawkami był realizowany12. 

Od połowy lat 30. XIX wieku Cerkiew unicką poddano delatynizacji, co miało 
służyć powrotowi do greckowschodnich tradycji i restytucji prawosławia. Dokonywa-
no zmian we wnętrzach cerkwi unickich, w nabożeństwach, w księgach. Dogmatykę 
oczyszczano z elementów łacińskich. W diecezji litewskiej w połowie 1838 roku świą-
tynie unickie zostały przygotowane (wyposażenie wnętrz i utensylia cerkiewne) do 
odprawiania Świętych Liturgii śpiewanych zgodnie z obrządkiem wschodnim. Władze 
duchowne w Żyrowicach świadome sytuacji w obwodzie białostockim (miejsca najda-
lej posuniętej latynizacji i polonizacji), zwracali szczególną uwagę na zaprowadzane 
tu zmiany. 

Biskup Józef Siemaszko rozumiał uwarunkowania i specyfikę obszaru, a znając 
dzieje unii, a  zwłaszcza to, jak była wprowadzana, w  swoich działaniach starał się 
unikać, na ile to było tylko możliwe, przemocy i o to samo prosił władze duchowne 
(dziekanów i przedstawicieli konsystorza w Żyrowicach oraz władze świeckie). Zda-
wał sobie sprawę, jak ważne jest pozyskanie dla sprawy samych duchownych. Biskup 
Siemaszko 1 grudnia 1838 roku pisał „ […] naród będzie prawosławny tak szybko jak 
szybko będą prawosławni jego pasterze13”. Okazało się, że było to trafne spostrzeżenie 
i na lata rozłożony proces.

Zamysłem Józefa Siemaszki stało się jak najszybsze obsadzenie unickich para-
fii w diecezji litewskiej prawomyślnymi duchownymi – akceptującymi wprowadzane 
zmiany, a  przede wszystkim aprobującymi powrót do prawosławia. Przeciwni tym 
zmianom duchowni mieli zostać odsunięci od parafii. Takie kryteria prawomyślności 
wobec duchownych zastosowały ówczesne władze duchowne. Potwierdzeniem zgody 
na przyłączenie się do Cerkwi prawosławnej były składane przez kler pisemne dekla-
racje – tzw. podpiski. 

Józef Siemaszko starał się w pierwszej kolejności pozyskać wyższe duchowień-
stwo unickie eparchii. Rozmawiał osobiście i przekonywał do tego księży cieszących 
się największym autorytetem, zwłaszcza dziekanów, duchownych deputatów, kano-
ników. Pod koniec 1834 roku zebrał w swojej eparchii 114 deklaracji14, podczas gdy 
w diecezji białoruskiej zaledwie dwadzieścia parę. 

11	 A. Miranowicz, op. cit., s. 130.
12	 J. Orłowskij, Sud’by prawosławija w swiazi s istorijeju łatinstwa i unii w Grodnienskoj gubiernii 

w XIX stoletii (1794–1900), Grodna 1903, s. 54–55.
13	 G. F. Kiprianowicz, op. cit., s. 53.
14	 J. Orłowskij, op. cit., s. 90.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 13/02/2026 03:30:34

UM
CS



45Deklarowanie gotowości przejścia na prawosławie duchownych unickich…

Беларусазнаўчыя даследаванні 9/2015

Trzej liderzy – dawni kanonicy brzescy (wtedy już soborni protoijereje) Antoni 
Tupalski, Michał Bobrowski i Antoni Sosnowski zajęli odmienne stanowiska. Miesz-
kający w  Kleszczelach (w  granicach obwodu białostockiego) Antoni Sosnowski, 
były oficjał Greckounickiego Konsystorza Wileńskiego, nie tylko nie poparł reform 
i nie wyraził zgody na przyłączenie się do Cerkwi prawosławnej, ale jako inicjator 
i przywódca stanął na czele opozycji duchownych w dekanacie bielskim (to tu wy-
stąpił największy opór)15. Paroch z Kleszczel należał do starszego pokolenia mocno 
spolonizowanych duchownych unickich, którzy otrzymali wykształcenie w kulturze 
polskiej16. Antoni Sosnowski przez wiele lat stał w centrum najważniejszych spraw 
unickich w diecezji, piastując godność kanonika i oficjała. Kiedy rozpoczęto zmiany 
w Cerkwi unickiej, parochowi z Kleszczel, który był gorącym zwolennikiem odlaty-
nizowania obrządku unickiego i walczył o złamanie hegemonii bazylianów, nie zapro-
ponowano (poza obligatoryjnym tytułem starszego katedralnego protojereja) żadnej 
funkcji. W tej sytuacji o postawie ojca Antoniego w dużej mierze zdecydowały spra-
wy ambicjonalne. Gorącym entuzjastą przemian okazał się kanonik Antoni Tupalski. 
Michał Bobrowski podpisał deklarację, jednak do wprowadzanych zmian podchodził 
z dystansem. 

Zgodnie z  poleceniem władz duchownych to dziekani zobligowani przez kon-
systorz oceniali prawomyślność podległych im duchownych (informując ich o tym) 
i zbierali oświadczenia, w których ci deklarowali zgodę na przyłączenie się do Cerkwi 
prawosławnej. Tego typu oświadczenia kler unicki w diecezji litewskiej składał już od 
kilku lat, ale dopiero na przełomie wiosny i lata 1838 roku zaczęto je egzekwować. 
20 maja 1838 roku Józef Siemaszko polecił wikariuszowi, biskupowi Antoniemu Zub-
ce, zebranie od dziekanów oświadczeń od podległych duchownych17. 

Konsystorz 31 maja zażądał od dziekanów informacji o prawomyślności i znajo-
mości Świętej Liturgii w obrządku greckowschodnim o podległych im duchownych. 
Księży, którzy nie potrafili odprawiać liturgii śpiewanej i nie znali języka cerkiewno-
słowiańskiego, nakazano wysyłać do Żyrowic w celu ich dokształcenia18. Tym, którym 
dziekani wystawiali negatywne opinie i nie przynosiło rezultatów szkolenie przy so-
borze w Żyrowicach, groziła czasowa degradacja na niższe stanowiska bądź poddanie 
pod opiekę duchownych znających obrządek grecki19. W praktyce tego nie przestrze-
gano, z wyjątkiem jawnego opowiadania się za obrządkiem łacińskim.

20 czerwca 1838 roku Józef Siemaszko wystosował pismo ponaglające do biskupa 
Antoniego z żądaniem od 16 dziekanów, którzy nie nadesłali raportów, zaświadczeń 

15	 Ibid., s. 104.
16	 А. Miranowicz, op. cit., s. 134–135. 
17	 Zapiski Iosifa mitropolita Litowskogo izdannyja Impieratorskoju Akademijeju Nauk po zawiesz-

czaniju awtora, t. 3, Sanktpietierburg, s. 367–368.
18	 Lietuvos Valstybes Istorijos Archyvas Vilnius (dalej: LVIA), F. 605, oп. 1, д. 3449, к. 3–3oб., 

Заседание Литовской Греко-Унитской Духовной Консистории от 31 V 1838.
19	 Ibidem, к. 1, Епископ Литовский Иосиф в Литовскую Греко-Унитскую Духовную Консисто-

рию от 20.05.1838; Zapiski Iosifa mitropolita…, t. 3, s. 367–368.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 13/02/2026 03:30:34

UM
CS



Irena Matus46

Studia Białorutenistyczne 9/2015

o prawomyślności podległego kleru, prosząc o wyjaśnienie powodów sprzeciwu, o ile 
miały miejsce tego typu sytuacje20. Sprawa zbierania deklaracji przeciągała się, stąd 
biskup Józef Siemaszko przypominał, że do 14 lipca 1838 roku nie otrzymał jeszcze 
informacji z 8 dekanatów, w  tym także z bielskiego i białostockiego i prosił o nie-
zwłoczne ich przesłanie21. 

Polecenie konsystorza dziekan białostocki Leon Markiewicz ogłosił 14 podległym 
duchownym 21 czerwca 1838 roku w cerkwi w Puchłach, przy okazji rozdania krzyż-
ma (mirra). Księża przekazaną informację potwierdzili pisemnie, o czym dziekan po-
informował biskupa Antoniego 22 lipca, a konsystorz 27 lipca. Za nieprawomyślnych 
w swoim dekanacie Leon Markiewicz uznał dwóch duchownych. Byli to, zawieszony 
już w czynnościach, paroch cerkwi w Nowym Dworze – Bartłomiej Zubelewicz i wi-
kariusz z Supraśla – Kazimierz Turowski (administratorem cerkwi w Supraślu był wte-
dy Bazyli Myszkowski). Dziekan wyjaśniał, że są to duchowni niedoświadczeni, nie 
radzą sobie i z uporem nie wypełniają rozporządzeń konsystorza. Wszyscy pozostali 
księża złożyli deklaracje22. 

Adam Kostycewicz, dziekan bielski, także przy okazji rozdania krzyżma, 
14 czerwca 1838 roku podległym duchownym zebranym w cerkwi w Czarnej Wielkiej 
(obecnie Czarna Cerkiewna) ogłosił rozporządzenie konsystorza z  31 maja oraz to 
dotyczące podpisywania deklaracji23. W dekanacie bielskim większość duchownych 
nie zadeklarowała jeszcze wtedy zgody na przyłączenie się do Cerkwi prawosławnej. 
Część księży sprzeciwiła się rozporządzeniom władz duchownych. Na czele opozycji 
stanął paroch Antoni Sosnowski z Kleszczel. 

Deklarowanie zgody na przyłączenie się do Cerkwi prawosławnej w  obwodzie 
białostockim przebiegało odmiennie w  obu dekanatach. W  dekanacie białostockim 
do lata 1838 roku oświadczenia takie złożyło łącznie 20 duchownych. Byli to: dzie-
kan i proboszcz z Ryboł – Leon Markiewicz, wicedziekan, proboszcz z Dojlid – Onu-
fry Gogolewski, wikariusz z Puchłów – Piotr Maliszewski, wikariusz z Suraża – Bazyli 
Myszkowski, proboszcz z Siderki – Jan Sawicz, proboszcz z Kuźnicy – Józef Kojałowicz, 
proboszcz z Jaczna – Ignacy Łopuszyński, proboszcz z Puchłów – Eliasz Krupicki, pro-
boszcz z Fast – Wincenty Gogolewski, wikariusz z Choroszczy – Jan Kuczeski, proboszcz 
z Topilca – Mateusz Bazylewski, proboszcz z Jurowlan – Antoni Kaczanowski, proboszcz 
z Potoki – Antoni Hiereminowicz, proboszcz z Ostrowia – Józef Wolkowicz, proboszcz 
z Samogrodu – Grzegorz Krasowski, proboszcz z Nowej Woli – Jan Knyszyński, pro-
boszcz z Gródka – Józef Skalski, wikariusz z Ryboł – Jan Kurianowicz, administratorzy 
cerkwi w Nowym Dworze – Bartłomiej Zubelewicz i w Supraślu – Kazimierz Turowski24.

20	 Записки Иосифа митрополит…, t. 3, s. 380–381.
21	 Ibid., s. 384.
22	 LVIA, F. 605, oп. 1, д. 3449, к. 31–32.
23	 Ibid., к. 57–59, Рапортъ Бельскаго благочиннаго протоиерея Адама Костыцевича в Литов-

скую Греко–Унитскую Духовную Консисторию от 23 VI 1838.
24	 РГИА, ф. 824, oп. 2, д. 348, Росписки греко-униатского духовенства о переходе в правосла-

вие по Бельской благочинии, к. 1.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 13/02/2026 03:30:34

UM
CS



47Deklarowanie gotowości przejścia na prawosławie duchownych unickich…

Беларусазнаўчыя даследаванні 9/2015

Wszyscy ci duchowni złożyli podpisy w  1838 roku, zdecydowana większość 
w maju. Nie ma pewności tylko co do trzech księży, przy których oświadczeniach bra-
kuje daty. W przypadku dwóch pierwszych osób na liście – dziekana Leona Markiewi-
cza i wicedziekana Onufrego Gogolewskiego – ze względu na pełnione funkcje była to 
z pewnością data wcześniejsza, prawdopodobnie rok 1836 lub najpóźniej 1837. Daty 
brakuje również przy ostatnim oświadczeniu pod numerem 20 – Kazimierza Turow-
skiego, byłego duchownego z Supraśla. Kolejność jak i sytuacja w tej parafii sugerują, 
że była to data późniejsza, jednak 1838 rok25.

Jako jeden z pierwszych oświadczenie złożył duchowny z Puchłów, Piotr Male-
szewski – 13 stycznia 1838 roku, aż trzynastu podpisało deklaracje w maju: 15 – Jan 
Kurianowicz, 19 – Jan Kuczewski, Wincenty Gogolewski i Mateusz Bazylewski, 24 
maja – Ignacy Łopuszyński i Bazyli Myszkowski, 26 – Jan Knyszyński i Antoni Hie-
reminowicz, 27 – Józef Wolkiewicz, Grzegorz Krasowski i Józef Skalski, 28 – Antoni 
Kaczanowski, a 31 – Eliasz Krupicki. W czerwcu 1838 roku deklaracje złożyli kolejni 
duchowni, Jan Sawicz – 2, Józef Kojałowicz – 3, Bartłomiej Zubelewicz zaś – 23 
października26.

Oświadczenia były prawie identycznej treści. Podpisujący je duchowni deklaro-
wali gotowość, w jednym przypadku życzenie, przyłączenia się do greckorosyjskiej 
Cerkwi. W  dwóch oświadczeniach informowali, że w  pozostałych sprawach zdają 
się na rozsądek swoich władz duchownych. Wszyscy księża dekanatu białostockie-
go prosili o pozwolenie na golenie bród i noszenie dotychczasowego, identycznego 
jaki zakładali księża rzymskokatoliccy, stroju. Kazimierz Turowski jako jedyny podał 
powód, tłumacząc to przyzwyczajeniem się wiernych do takiego wyglądu parocha. 
Władze duchowne nie sprzeciwiały się temu. Część duchownych prosiła dodatkowo 
o pozostawienie ich w dotychczasowych parafiach. Wszystkie oświadczenia były pisa-
ne w języku rosyjskim. Charakter pisma wskazuje na to, że część księży pisała je oso-
biście, a część składała cyrylicą tylko podpisy, z wyjątkiem Kazimierza Turowskiego 
z Supraśla, który podpisał się łacinką w języku polskim27. 

Odmiennie kształtowała się sytuacja w dekanacie bielskim. Pisemne oświadczenia 
do połowy czerwca 1838 roku złożyło dziesięciu duchownych. Jako pierwszy zade-
klarował się dziekan Adam Kostycewicz – 31 stycznia 1836 roku. Sześciu duchow-
nych podpisało oświadczenia w 1837 roku: proboszcz z Narwi i wicedziekan, Franc 
(Franciszek)28 Łopuszyński – 29 lipca, administrator cerkwi w Żurobicach, Sylwester 
Żebrowski – 30 listopada, proboszcz z Andryjank, Dymitr Charsiewicz – 29 listopada, 
proboszcz z Drohiczyna, Jakub Tymiński – 5 grudnia, proboszcz z Narojek, Andrzej 
Noskowicz – 6 grudnia, proboszcz z Czarnej Wielkiej (obecnie Czarnej Cerkiewnej), 
Szymon Warpechowski – 8 grudnia. W  marcu 1838 roku oświadczenia złożyli: 24 

25	 Ibid., к. 20.
26	 Ibid., к. 1–2.
27	 Ibid., к. 2. 
28	 Potem zmienił imię na prawosławne – Atanazy. 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 13/02/2026 03:30:34

UM
CS



Irena Matus48

Studia Białorutenistyczne 9/2015

– proboszcz z  Ciechanowca, Władysław Czapkowski, proboszcz z  Siemiatycz, Jan 
Pilecki29 i proboszcz z Malesz, Józef Gapanowicz.

Władze diecezjalne nakazały dziekanom zobowiązanie duchownych do zachowa-
nia tajemnicy i nieinformowania o tym ani parafian, ani siebie nawzajem. To polecenie 
było respektowane, z wyjątkiem dekanatu bielskiego. Adam Kostycewicz ogłosił roz-
porządzenie wszystkim księżom jednocześnie, w sytuacji kiedy większość nie złożyła 
jeszcze podpisek, łamiąc tym samym zalecenie władz cerkiewnych o sposobie infor-
mowania kleru30. 

Posunięcie to zaogniło sytuację. Część duchownych sprzeciwiała się włączeniu do 
Cerkwi prawosławnej. Niektórzy spośród tych księży wkrótce podpisali deklarację, ale 
część odmówiła i wystosowała do cara skargę z prośbą o wzięcie ich wiary w obronę31. 

Sprzeciwiło się łącznie 24 duchownych, odmówili oni złożenia oświadczeń, tłu-
macząc się przysięgą składaną papieżowi podczas święceń kapłańskich32. Z powiatu 
bielskiego byli to: wikariusz cerkwi w Pasynkach – Bartłomiej Zarżełowicz, proboszcz 
z Klejnik – Jan Bańkowski i wikariusz – Bazyli Sewerynowicz, proboszcz z Nowe-
go Berezowa – Antoni Pańkowski oraz wikariusz – Joachim Iwanowski, proboszcz 
z Czyż – Faustyn Gaworski i wikariusz Filip Szeszko, proboszcz ze Starego Kornina 
– Szymon Koźmiński oraz wikariusz – Leon Koźmiński, proboszcz ze Szczyt – Mi-
chał Bańkowski, proboszcz cerkwi Zmartwychwstania Pańskiego w Bielsku – Józef 
Ławrynowicz, wikariusz z Rajska – Stanisław Ostaszewski, proboszcz z Hryniewicz 
– Mikołaj Demianowicz i wikariusz – Jan Imszennik, proboszcz z Kleszczel – starszy 
soborny (katedralny) protoijrej Antoni Sosnowski, wikariusz – Piotr Sołościukiewicz, 
drugi wikariusz – Jan Demianowicz, proboszcz z Bociek – Bazyli Wysiekirski, pro-
boszcz z Brańska – Teodor Michniewicz33, z powiatu drohiczyńskiego oświadczeń nie 
złożyli: proboszcz z Mielnika – Florian Zienkiewicz i proboszcz z Żerczyc – Andrzej 
Żebrowski34. 

Wszyscy duchowni zamieszkiwali zwarty obszar. Największą aktywnością wyka-
zali się: Antoni Pańkowski, Faustyn Gaworski, Szymon Koźmiński, Leon Koźmiński, 
Bazyli Wysiekirski. Biskup Antoni w raporcie przy ich nazwiskach postawił krzyżyki, 
a przy Antonim Sosnowskim nakreślił dwa35. Proboszcz z Kleszczel działał poprzez 
swoich wikariuszy i innych duchownych.

Pierwszy sprzeciwił się rozporządzeniom władz Piotr Sołościukiewicz, wikariusz 
Antoniego Sosnowskiego. Dziekanowi polecono, aby wezwał duchownego i ponowił 

29	 РГИА, ф. 797, oп. 7, д. 23416, к. 3–4, Именной список униятских священникoв.
30	 LVIA, ф. 605, oп. 1 д. 3449, к. 57–59, Рапортъ Бельскаго благочиннаго протоиерея Адама 

Костыцевича в Литовскую Греко-Унитскую Духовную Консисторию от 23 VI 1838. 
31	 G. F. Kiprianowicz, op. cit., s. 51.
32	 РГИА, ф. 797, oп. 7, д. 23416, к. 73 oб., Список с расследования o Грекоунитах в Белостокской 

Области.
33	 Ibid., к. 3–4, Именной список униятских священникoв.
34	 Ibidem.
35	 Ibidem.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 13/02/2026 03:30:34

UM
CS



49Deklarowanie gotowości przejścia na prawosławie duchownych unickich…

Беларусазнаўчыя даследаванні 9/2015

prośbę o podpisanie oświadczenia. Sołościukiewicz odmówił i w obecności dziekana 
z datą 29 czerwca podpisał pismo do cara, w którym prosił o odłożenie wyjazdu do 
konsystorza. Poinformowane o tym władze diecezjalne nakazały duchownemu stawić 
się w Żyrowicach. Sołościukiewicz nie miał zamiaru respektować tego polecenia na-
wet przy nacisku dziekana i władz porządkowych. Natomiast władze diecezjalne nie 
zareagowały.

Brak reakcji na postawę duchownych ze strony władz diecezjalnych był dodatko-
wym impulsem do wystosowania 27 lipca przez dwudziestu jeden duchownych z de-
kanatu bielskiego, którzy odmówili podpisania oświadczeń, kolejnej petycji do cara, 
pierwszą wysłali jeszcze w czerwcu. Opowiadali się za dogmatami łacińskimi, przy 
których chcieli pozostać. Chcąc nadać pismu bardziej oficjalny ton, pisali w imieniu 
wszystkich unitów obwodu białostockiego, pomimo że żadnych konsultacji z wierny-
mi nie przeprowadzono. Autorem pisma był niejaki szlachcic Jan Szulecki, narodowo-
ści, jak się podpisał, polskiej36. Ci duchowni, którzy nadal odmawiali zgody na powrót 
do prawosławia, wystosowali 26 sierpnia kolejną petycję do cara, a licząc na wsparcie, 
deklarowali w nim wiernopoddańcze postawy37. Oponujący księża wysyłali do cara 
także indywidualne pisma38. 

Podczas spotkania 14 czerwca 1838 roku w Czarnej Wielkiej oświadczenia pod-
pisało tylko dwóch duchownych, proboszcz z Łosinki, Benedykt Telakowski i pro-
boszcz z Wólki, Cyryl Charsiewicz. Do końca czerwca deklaracje złożyli kolejni księ-
ża, 18 czerwca – proboszcz z Dubicz Cerkiewnych, Antoni Kraskowski, 19 czerwca 
– proboszcz cerkwi katedralnej w Bielsku, Stefan Bielawski. Proboszcz z Grodziska, 
Stefan Budziłowicz złożył oświadczenie 2 lipca 1838, proboszcz z Orli, Aleksy Ma-
kowelski – 17 lipca, wikariusz z Kośnej, Dionizy Lewicki – 30 lipca. Natomiast pro-
boszcz z Kośnej, Tadeusz Tarasiewicz zadeklarował się 7 sierpnia 1838 roku39, a Mi-
chał Bańkowski ze Szczyt – 19 sierpnia40.

Pomiędzy sierpniem a listopadem 1838 roku jest kilka oświadczeń bez daty. Pod-
pisali je duchowni: Bartłomiej Zarżełowicz, wikariusz z Pasynek, Andrzej Żebrowski, 
proboszcz z Żerczyc, Florian Zienkiewicz z Mielnika, Józef Ławrynowicz, proboszcz 
cerkwi Zmartwychwstania Pańskiego w  Bielsku, Filip Szeszko, wikariusz z  Czyż 
i Stanisław Ostaszewski z Rajska41.

Najdłużej oponujący księża zgodę na przyłączenie się do Cerkwi prawosławnej 
zadeklarowali w listopadzie i grudniu 1838 roku. 23 listopada oświadczenia podpisali: 
Mikołaj Giżewski z cerkwi Narodzenia Najświętszej Marii Panny w Bielsku i Cyprian 
Żebrowski, ponadetatowy duchowny, 26 listopada – Antoni Pańkowski z Nowego Be-
rezowa, 30 listopada – Faustyn Gaworski z Czyż, 1 grudnia – Jan Imszennik z Hry-

36	 Ibid., к. 39–40.
37	 Ibid., к. 14–15.
38	 G. F. Kiprianowicz, op. cit., s. 51.
39	 РГИА, ф. 797, oп. 7, д. 23416, к. 3.
40	 РГИА, ф. 824, oп. 2, д. 349, к. 20–27.
41	 Ibid., к. 17–21.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 13/02/2026 03:30:34

UM
CS



Irena Matus50

Studia Białorutenistyczne 9/2015

niewicz, 5 grudnia – Bazyli Wysiekirski z Bociek, 17 grudnia – Teodor Michniewicz 
z Brańska i Jan Bańkowski, proboszcz z Klejnik, 19 grudnia – Piotr Sołościukiewicz 
i  Jan Demianowicz, wikariusze z Kleszczel oraz Bazyli Siewierynowicz, wikariusz 
z  Klejnik. Jako ostatni deklarację podpisał 30 grudnia Leon Koźmiński ze Starego 
Kornina42. 

W stosunku do księży: Antoniego Pańkowskiego, Faustyna Gaworskiego, Leona 
Koźmińskiego, Jana Imszennika i Bazylego Wysiekirskiego zastosowano przeniesie-
nia służbowe. Duchowni po kilka miesięcy, a niektórzy blisko rok opierali się decy-
zjom władz, z obwodu białostockiego wyjechali dopiero w maju 1839 roku. 

Obok zgody na przyłączenie się do Cerkwi prawosławnej zapewnienie respekto-
wania rozporządzeń władz duchownych znalazło się w  oświadczeniach proboszcza 
z Orli – Aleksego Makowelskiego43, wikariusza z Pasynek – Bartłomieja Zarżełowi-
cza44, proboszcza ze Szczyt – Michała Bańkowskiego45, proboszcza z Żerczyc – An-
drzeja Żebrowskiego46, proboszcza z Mielnika – Floriana Zienkiewicza47, duchowne-
go cerkwi Narodzenia Najświętszej Marii Panny w Bielsku – Mikołaja Giżewskiego48, 
proboszcza cerkwi Zmartwychwstania Pańskiego w Bielsku – Józefa Ławrynowicza49, 
duchownego cerkwi w Czyżach – Filipa Szeszki50, duchownego z Rajska – Stanisława 
Ostaszewskiego51.

Duchowni Dymitr Charsiewicz, Sylwester Żebrowski, Jakub Tymiński, Andrzej 
Noskowicz, Szymon Werpachowski, Jan Pilecki, Władysław Czapkowski, Józef Ga-
panowicz, Benedykt Telakowski, Antoni Krassowski, Cyryl Charsiewicz i Stefan Bie-
lawski w oświadczeniach zobowiązywali się dodatkowo, i  z własnej inicjatywy, do 
nakłaniania do prawosławia swoich parafian52. 

Duchowni dekanatu bielskiego, podobnie jak i  białostockiego prosili o  pozwo-
lenie na golenie bród i noszenie dotychczasowych strojów, sprzeciwiali się noszeniu 
riasy. Pięciu parochów: Benedykt Telakowski z Łosinki, Aleksy Makowelski z Orli, 
Tadeusz Tarasiewicz z Kośnej, Dionizy Lewicki – wikariusz z Kośnej i Michał Bań-
kowski ze Szczyt, dodało życzenie pozostawienia ich w dotychczasowych parafiach53.

W dekanacie bielskim większość duchownych pisała oświadczenia własnoręcz-
nie, a pozostali tylko składali pod nimi podpisy. 37 osób podpisało się po rosyjsku 

42	 Ibid., к. 25.
43	 Ibid., к. 17.
44	 Ibid., к. 20.
45	 Ibid., к. 21.
46	 Ibid., к. 22.
47	 Ibid., к. 23.
48	 Ibid., к. 24.
49	 Ibid., к. 25.
50	 Ibid., к. 26.
51	 Ibid., к. 27.
52	 Ibid., к. 23.
53	 Ibid., к. 11, 17, 18, 19, 21.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 13/02/2026 03:30:34

UM
CS



51Deklarowanie gotowości przejścia na prawosławie duchownych unickich…

Беларусазнаўчыя даследаванні 9/2015

– cyrylicą. Wikariusz cerkwi kliejnickiej napisał po polsku łacinką „X. Bazylij Sewe-
rynowicz”54.

Do 1 grudnia 1838 roku w diecezji litewskiej oświadczenia złożyło łącznie 775 
duchownych, sprzeciwiało się wciąż 160, w tym dziesięciu z dekanatu bielskiego. Byli 
to: Bazyli Wysiekirski, Faustyn Gaworski, Leon Koźmiński, Jan Imszennik, Teodor 
Michniewicz, Jan Bańkowski, Piotr Sołościukiewicz, Bazyli Sewerynowicz, Jan De-
mianowicz i Leon Koźmiński55.

Do końca 1838 roku, jak pisał w raporcie z 3 stycznia 1839 roku biskup Antoni, 
w obwodzie białostockim wszyscy parafianie uspokoili się. Spośród duchowieństwa 
deklaracji o gotowości przyłączenia się do Cerkwi prawosławnej nie złożyli już tylko: 
Antoni Sosnowski i dwóch staruszków, którzy nie pełnili funkcji proboszczów i nie 
byli w stanie wywrzeć wpływu na innych, tym bardziej że ich synowie złożyli oświad-
czenia56. Antoni Sosnowski uczynił to dopiero w lutym 1839 roku57. Zastosowane wo-
bec kilku duchownych restrykcje ostatecznie miały charakter przeniesień służbowych 
i po krótkim czasie, o ile wyrażali taką chęć, mogli wrócić na dotychczasowe parafie. 

Pogranicze wyznaniowo-etniczne, które zasięgiem obejmowało obwód biało-
stocki, w widoczny sposób oddziaływało na zachodzące tu przemiany wyznaniowe, 
w czasach unickich wpłynęło na nasilony proces latynizacji i polonizacji, a w latach 
30. XIX wieku na przebieg restytucji prawosławia. To tu w całej diecezji litewskiej, 
w dekanacie bielskim, doszło do otwartego protestu. Na sprzeciw wobec podpisania 
oświadczeń parochów unickich w  dekanacie bielskim latem 1838 roku złożyło się 
kilka przyczyn. W porównaniu z innymi dekanatami diecezji tu, na pograniczu, mia-
ła miejsce najdalej posunięta latynizacja i polonizacja, która dla kleru wychowanego 
i edukowanego w kulturze polskiej, stała się już własną tradycją i  tu działali księża 
łacińscy, głównie w czasie prowadzonych tzw. misji. Nie bez znaczenia pozostawały 
także bliskie kontakty parochów z klerem rzymskokatolickim i unitów z Kościołem 
łacińskim. Na początku XIX wieku prowadziło to do zacieśnienia się więzi pomiędzy 
obu obrządkami katolickimi. Motorem działania opozycji był paroch z Kleszczel, wo-
bec którego władze duchowne popełniły kardynalny błąd. W czasach unickich Antoni 
Sosnowski pełnił ważne funkcje – dziekana, kanonika brzeskiego i oficjała wileńskie-
go. Był zwolennikiem odlatynizowania Cerkwi unickiej, walczył z potęgą bazylianów. 
W połowie lat 30. XIX wieku, kiedy rozpoczęto proces restytucji prawosławia, władze 
cerkiewne na szczeblu diecezji i Greckounickiego Kolegium Duchownego nawet nie 
próbowały, cieszącego się tak dużym autorytetem wśród kleru, Sosnowskiego pozy-
skać do reform, nie zaoferowały żadnej ważnej funkcji. Zadziałały sprawy ambicjo-
nalne, Sosnowski poczuł się urażony. Na obszarze pogranicza najwyraźniej i najdłużej 
przetrwały pozostałości pounickie. 

54	 Ibid., к. 38. 
55	 Ibid., к. 18.
56	 РГИА, ф. 797, oп. 7, д. 23416, к. 70
57	 G. F. Kiprianowicz, op. cit., s. 52.

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 13/02/2026 03:30:34

UM
CS



Irena Matus52

Studia Białorutenistyczne 9/2015

Bibliografia 

Źródła

Российский Государственный Исторический Архив в Санкт-Петербурге:
– ф. 797, Канцелярия обер-прокурора Синода, оп. 7, 23182, д. 23190, д. 23416,
– ф. 824, Белорусско-Литовская Коллегия, oп. 2, д. 348, д. 349.

Lietuvos Valstybes Istorijos Archyvas Vilnius:
– ф. 605, Виленская Православная Консистория, оп. 1, д. 3449.

Źródła drukowane 

Księga wizyty dziekańskiej dekanatu podlaskiego przez mnie księdza Bazylego Guttorskiego 
dziekana podlaskiego, plebana golniewskiego w roku 1773 miesiąca Novembra dnia 17 
iuxta vetus kalendarza sporządzona, opracowali Józef Maroszek, Waldemar Wilczewski, 
Białystok 1996.

Записки Iосифа Митpополита Литовскаго изданныя Императорскою Академиею 
Наукъ по завещанию автора, t. 1, Сaнкт Петербург 1883.

Записки Iосифа Митpополита Литовскаго изданныя Императорскою Академиею Наукъ 
по завещанию автора, t. 2, Сaнкт Петербург 1883.

Записки Iосифа Митpополита Литовскаго изданныя Императорскою Академиею 
Наукъ по завещанию автора, t 3, Сaнкт Петербург 1883.

Opracowania

Kiprianowicz Grigorij Jakowlewicz, Wysokoprieoswiaszczennyj Iosif Siemaszko mitro-
polit Litowskij i Wilenskij. Oczerk jego żyzni i diejatielnosti po wossojedinieniju za-
padnorusskich uniatow s prawosławnoju cerkowiju w 1839 g., Wilno: Tipografija I. 
Blumowicza, 1894. 

Maroszek Józef, Dziedzictwo unii kościelnej w krajobrazie kulturowym Podlasia 1596–1996, 
Białystok: Regionalny Ośrodek Studiów i Ochrony Środowiska Kulturowego w Białym-
stoku, 1996. 

Mioduszewska Anna, Obecność unitów w księgach metrykalnych parafii w Choroszczy, [w:] 
Śladami unii brzeskiej, Lublin–Supraśl: Wydawnictwo KUL, 2010. 

Miranowicz Аnton, Prawasłaunaja Biełaruś, Biełastok: Biełaruskaje Histarycznaje Tawary-
stwa, 2009.

Orłowskij Jewstafij Fiłarietowicz, Sud’by prawosławija w  swiazi s istorijeju łatinstwa i  unii 
w Grodnienskoj gubiernii w XIX stoletii (1794–1900), Grodna: Gubiernskaja tipografija, 1903.

Znosko Konstantin, Istoriczeskij oczerk cerkownoj Unii, Moskwa: Wydawnictwo Martis, 
1993. 

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 13/02/2026 03:30:34

UM
CS



53Deklarowanie gotowości przejścia na prawosławie duchownych unickich…

Беларусазнаўчыя даследаванні 9/2015

Streszczenie

W procesie restytucji prawosławia, zgodnie z planem biskupa Józefa Siemaszki, ważne 
było przeprowadzenie delatynizacji Cerkwi unickiej, która objęła nabożeństwa, wnętrza świą-
tyń, wiernych i obrzędy. Sprawą priorytetową stało się pozyskanie kleru unickiego, zwłaszcza 
kanoników, wykładowców, duchownych deputatów, dziekanów i ich zastępców. Biskup litew-
ski zabiegał o to osobiście. Pisemne deklaracje zgody na przyłączenie się do Cerkwi prawosław-
nej, czyli tzw. podpiski, kler podpisywał od połowy lat 30. XIX wieku. W diecezji litewskiej 
liczba duchownych, którzy to aprobowali, była o wiele większa niż w diecezji białoruskiej. Na 
przełomie wiosny i lata 1838 roku dobrowolne dotychczas deklaracje zaczęto już egzekwować. 
W obwodzie białostockim, w dekanacie białostockim w ustalonym terminie oświadczeń nie 
podpisało dwóch parochów. W dekanacie bielskim w czerwcu 1838 roku podpisek nie złożyło 
ponad dwudziestu księży. Duchowni oponowali przeciwko restytucji prawosławia, wysyłali 
pisma do władz duchownych i cara, agitowali parafian. Część z nich stopniowo podpisywała 
deklaracje, a władze duchowne nie wyciągały żadnych konsekwencji. Najdłużej opierający się 
złożyli je w ostatnich miesiącach 1838 roku, z wyjątkiem stojącego na czele oponentów – An-
toniego Sosnowskiego, który uczynił to w  lutym 1839 roku. Na sprzeciw wobec podpisania 
oświadczeń parochów unickich złożyło się kilka przyczyn. Tu, na pograniczu, miała miejsce 
najdalej posunięta latynizacja i polonizacja oraz działania księży łacińskich, głównie w czasie 
prowadzonych tzw. misji. Nie bez znaczenia były także bliskie kontakty parochów z klerem 
rzymskokatolickim i unitów z Kościołem łacińskim, w wyniku czego zacierały się różnice po-
między obu obrządkami katolickimi, oraz urażona ambicja Antoniego Sosnowskiego, którego 
pozycji nie doceniły władze duchowne.

Słowa kluczowe: Cerkiew unicka, restytucja prawosławia, deklaracje

Резюме

В  процессе реституции православия, согласно плану епископа Иосифа Семашко, 
необходимо было провести делатинизацию униатской церкви, включая молитвы, инте-
рьеры храмов, обряды и ритуалы. Главным приоритетом стало приобщение униатского 
духовенства к православию, особенно каноников, преподавателей, духовных депутатов, 
деканов и их заместителей. Епископ литовский лично занимался этим вопросом. Пись-
менные декларации согласия на переход в православие, так называемые подписки, ду-
ховенство подписывало с первой половины 30-х годов XIX века. В литовской епархии 
число священников, перешедших в православие, было намного больше, нежели в бело-
русской. В конце весны – начале лета 1838 года добровольные декларации сменились 
принудительными. В  Белостоцкой области, в  белостоцком деканате, в  установленный 
срок заявления не подписали два греко-католических священника. В Бельском деканате 
в июне 1838 года более двадцати кзендзов не предоставили подписок. Духовенство вы-
ступало против засилья православия, писало письма к духовным властям и царю, агити-
ровало прихожан. Со временем часть из них подписали декларации, а духовные власти не 
предпринимали никаких действий. Последние сопротивляющиеся сдались в конце 1838 
года, исключением стал Антон Сосновский, возглавлявший оппонентов, – он покорился 
в феврале 1839 года. Для сопротивления духовенства было несколько причин. Пограни-

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 13/02/2026 03:30:34

UM
CS



Irena Matus54

Studia Białorutenistyczne 9/2015

чье было территорией далеко распространившихся латинизации и полонизации, а также 
деятельности латинских ксендзов, осуществляемой во время так называемых миссий. 
Большое значение также играли близкие контакты греко-католических священников 
с римско-католическим духовенством и униатов с латинским костелом, способствующие 
нивелированию различий между двумя католическими обрядами, и задетые амбиции Ан-
тона Сосновского, позицию которого недооценили духовные власти.

Ключевые слова: униятская церковь, восстановление православия, декларации

Summary

In the process of restitution of the Orthodoxy, according to the plan of Bishop Józef 
Siemaszko, it was important to carry out de-latinization of the Uniate Church, which included 
liturgy, interiors of temples, believers and rituals. It became a priority to acquire the Uniate 
clergy, especially canons, teachers, clergy deputies, deans and their deputies. The Lithuanian 
bishop courted for it personally. The clergy signed the written declarations of consent to joining 
the Orthodox Church ie. podpiski since the mid-30s the nineteenth century. In the Lithuanian 
diocese the number of priests, who accepted podpiski was much larger than in the Byelorussian 
diocese. At the turn of spring and summer 1838, these previously voluntary declarations were 
enforced. The declarations were not signed by two Uniate priests within the prescribed period in 
the circuit of Bialystok, at the deanery of Białystok. In June 1838 more than twenty priests did 
not sign podpisek at the deanery of Bielsk. The clergy opposed the restitution of the Orthodox 
Church, wrote letters to the church authorities and the tsar, and agitated the parishioners. Some 
of them signed the declarations gradually and the church authorities did not draw any conse-
quences. Those who resisted longest made declarations in the last months of 1838, with the 
exception of standing at the head of opponents – Antoni Sosnowski, who made it in February 
1839. The several factors had an impact on the opposition to the signing the declarations by the 
Uniate priests. Here, on the borderland the far-reaching latinization and polonization, and the 
activity of Latin priests mostly during the missions, took place. Also, not without significance 
were close relations between the Uniate priests and the clergy of the Roman Catholic and the 
Uniate believers along with Latin church, which resulted in blurred differences between the two 
Catholic rites. Furthermore, the offended ambition of Antoni Sosnowski, whose position was 
not appreciated by clergy authorities, was significant, as well.

Key words: the Uniate Church, the Orthodox Church restitution, the declarations

Pobrane z czasopisma Studia Bia?orutenistyczne http://bialorutenistyka.umcs.pl
Data: 13/02/2026 03:30:34

UM
CS

Pow
er

ed
 b

y T
CPDF (w

ww.tc
pd

f.o
rg

)

http://www.tcpdf.org

